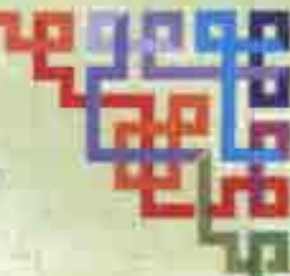


صلوٰک کمار ایتمو فاصلی  
”تم نماز اس طرح پڑھوئیے تم نے مجھے نماز پڑھتے دیکھا ہے“



# کیا عورتوں کا طریقہ نماز مردوں سے مختلف ہے؟

دلائل کا جائزہ اور مسئلے کی صلیحیت  
ہر مسلمان کو خور و فکر اور فیصلہ کرنے کی دعویٰ

حافظ بلاج الذی و سفت اللہ  
مشیق و ماق شرعن عدالت آیا گے ان



بسم اللہ الرحمن الرحیم

\* توجہ فرمائیں \*

کتاب و سنت ڈاٹ کام پر دستیاب تمام الکٹر انک کتب ۔۔۔

- \* عام قاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔
- \* مجلس التحقیق الاسلامی کے علمائے کرام کی باقاعدہ تصدیق و اجازت کے بعد اپ لوڈ [UPLOAD] کی جاتی ہیں۔
- \* متعلقہ ناشرین کی تحریری اجازت کے ساتھ پیش کی گئی ہیں۔
- \* دعویٰ مقاصد کی خاطر ڈاون لوڈ، پرنٹ، فوٹو کاپی اور الیکٹر انک ذرائع سے محض مندرجات کی شرو اشاعت کی مکمل اجازت ہے۔

\*\* تنبیہ \*\*

- \* کتاب و سنت ڈاٹ کام پر دستیاب کسی بھی الکٹر انک کتاب کو تجارتی یا مادی نفع کے حصول کی خاطر استعمال کرنے کی ممانعت ہے۔
- \* ان کتب کو تجارتی یا دیگر مادی مقاصد کے لیے استعمال کرنا اخلاقی، قانونی و شرعی جرم ہے۔

نشر و اشاعت اور کتب کے استعمال سے متعلق کسی بھی قسم کی معلومات کے لیے رابطہ فرمائیں :

ٹیم کتاب و سنت ڈاٹ کام

[webmaster@kitabosunnat.com](mailto:webmaster@kitabosunnat.com)

[www.kitabosunnat.com](http://www.kitabosunnat.com)

صَلَوَاتُكُمَا إِذَا يَمْوِلُ صَلَاتِي فَمَنْ أَنْوَلَ  
”تم نماز اس طرح پڑھو جیسے تم نے مجھے نماز پڑھتے دیکھا ہے“

# کیا عورتوں کا طریقہ نماز مردوں سے مختلف ہے؟

دلائل کا جائزہ اور مسئلے کی صلحتیقت  
ہر سماں کو غور فکر اور فیصلہ کرنے کی دعویٰ

حافظ لاج الدِّین و سیف حفظہ اللہ

مشیر و فاق شرعی عدالت پاکستان

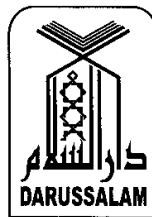


جُمِيعِ حقوقِ اشاعتِ رائے دارالسلام محفوظ ہیں

# دارالسلام

کتاب و سُنّت کی اشاعت کا عالمی ادارہ

ریاض • جدہ • شارجه • لاہور  
لندن • ہیویٹن • نیویارک



## سعودی عرب (ہیڈ آفس)

پسٹ بکس: 22743 الریاض: 11416 سعودی عرب

فون: 4021659 1 4043432-4033962 فیکس: 00966

E-mail: darussalam@awalnet.net.sa

Website: www.dar-us-salam.com

① طریقِ کمرہ - العلیا - الریاض فون: 00966 1 4614483 فیکس: 4644945

② شارع العین - الملن - الریاض فون: 00966 1 4735220 فیکس: 4735221

③ جدہ فون: 00966 2 6879254 فیکس: 6336270

④ الخبر فون: 00966 3 8692900 فیکس: 8691551

شارجه فون: 00971 6 5632623 فیکس: 5632624

## پاکستان (ہیڈ آفس و مرکزی شو روم)

① 36- لرمال، سکریٹ سٹاپ، لاہور

فون: 0092 42 7240024-7232400-7111023-7110081

E-mail: darussalampk@hotmail.com 7354072 فیکس:

② غریبی سڑی، اردو بازار، لاہور فون: 7120054 فیکس: 7320703

③ اردو بازار، گوجرانوالا فون: 0092-431-741613 فیکس: 741614

لندن فون: 0044 208 5202666 فیکس: 208 5217645

امریکہ ① ہوٹن فون: 001 713 7220419 فیکس: 7220431

② نیویارک فون: 001 718 6255925 فیکس: 6251511

## فہرست مضمایں

|    |                                                   |
|----|---------------------------------------------------|
| 5  | ① کیا عورتوں کا طریقہ نماز مردوں سے مختلف ہے؟     |
| 9  | شریعت سازی؟                                       |
| 10 | نیت باندھتے وقت ہاتھ اٹھانے میں فرق؟              |
| 12 | ہاتھ باندھنے میں فرق؟                             |
| 16 | نماز میں عورتوں کے سجدے کی ہیئت؟                  |
| 17 | اور یہ قعده والی حدیث؟                            |
| 17 | کچھ اور دلائل اور وضاحتیں                         |
| 18 | ”تعامل امت“ سے استدلال؟                           |
| 19 | مار آہ المسلمون سے استدلال؟                       |
| 21 | ② خواتین کا طریقہ نماز؟                           |
| 29 | احادیث و آثار صحابہ و تابعین کی اصل حقیقت         |
| 30 | مولانا سکھروی صاحب کے دلائل                       |
| 42 | علم عرب کے خفی علماء کی علمی دیانت یا اعتراف بجز  |
| 49 | خفی علماء سے دو سوال                              |
| 50 | چاروں مذاہب کے متفق ہونے کا دعویٰ اور اس کی حقیقت |
| 51 | شوافع کا اعتراف بجز                               |
| 52 | حنبلی مذہب کے بیان میں بدترین خیانت کا ارتکاب     |
| 58 | ایک بے بنیاد دعوے یا اصول کا بار بار حوالہ        |
| 60 | حدیث رسول کو کنڈم کرنے کی مذموم سی                |
| 62 | بنیادی اور مسلمہ اصول کا اعتراف اور ہمارا مطالبہ  |



## عرضِ ناشر

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

عورتیں نماز کس طرح پڑھیں؟ بالکل مردوں کی طرح یا ان سے مختلف طریقے سے؟ یہ مسئلہ ہر مسلمان کے لیے قابل غور ہے۔ ہمارے ملک کی اکثریت فقہ حنفی کی پیروکار ہے اور ان کی عورتیں مردوں سے مختلف طریقے سے نماز پڑھتی ہیں۔ فقہ حنفی کے حوالے سے تو ان کا طرزِ عمل ایک منطقی پہلو اپنے اندر رکھتا ہے کہ احناف اپنی فقہ کے پابند ہیں یا بقول ان کے انہیں اس کی ہی پابندی کرنی چاہیے۔

لیکن کیا عورتوں کا، مردوں سے مختلف طریقے سے نماز پڑھنا احادیث صحیح سے بھی ثابت ہے؟ ایسا ہرگز نہیں ہے۔ ایک حدیث بھی ایسی نہیں ہے جس سے یہ ثابت ہوتا ہو کہ عورتوں کے ہاتھ باندھنے، ہاتھ اٹھانے اور رکوع و تجوید کی کیفیت مردوں سے مختلف ہے۔ لیکن علمائے احناف اپنے عوام کو مطمئن کرنے کے لیے یہی دعویٰ کرتے ہیں کہ یہ فرق و اختلاف احادیث سے ثابت ہے۔ حالانکہ یہ دعویٰ بے بنیاد بھی ہے اور امانت و دیانت کے خلاف بھی۔ (جیسا کہ آگے کتاب کے مباحث سے واضح ہوگا۔)

زیرِ نظر کتاب میں علمائے احناف کے اسی دعوے کا علمی و تحقیقی جائزہ لیا گیا ہے۔ یہ دو مضامین کا مجموعہ ہے جس میں ان کے تمام دلائل اور ان کا جواب آگیا ہے۔ اس کتاب پچ کی اشاعت سے کسی پر طعن و تشنیع مقصود نہیں ہے، بلکہ صرف اور صرف احقاقِ حق کے فریضے کی ادائیگی ہے۔ قارئین کرام دونوں موقف اور ان کے دلائل پڑھ کر خود فیصلہ کریں کہ صحیح موقف کیا ہے اور غلط کونسا؟ احادیث سے کس کا موقف ثابت ہوتا ہے اور کس کا نہیں؟ اللہُمَّ أَرِنَا

الْحَقَّ حَقًا وَارْزُقْنَا اتِّبَاعَهُ وَالْبَاطِلَ بِاطِلًا وَارْزُقْنَا اجْتِنَابَهُ۔ آمين

عبدالملک مجاهد مدیور: دارالسلام، الریاض

ربيع الثانی ١٤٢٥ھ - جون 2004ء

کیا عورتوں کا طریقہ نماز مردوں سے مختلف ہے؟

(ایک حنفی مفتی صاحب کے دلائل کا جائزہ)

اس مضمون میں کراچی کے ایک حنفی مفتی شیخ الحدیث مولانا سجحان محمود صاحب کا مذکورہ بالا عنوان پر دلائل کا جائزہ لیا گیا ہے جس میں مرد، عورت کا طریقہ نماز علیحدہ علیحدہ ثابت کرنے کی کوشش کی گئی تھی۔ حالانکہ نبی اکرم ﷺ کا فرمان ہے۔

[صلوٰاً کمَا رَأَيْتُمُونِي أُصَلِّي] (صحیح بخاری، کتاب الاذان، باب الاذان

(لمسافر)

”تم اس طرح نماز پڑھو جس طرح تم نے مجھے نماز پڑھتے دیکھا ہے۔“

نبی اکرم ﷺ کا یہ حکم عام ہے جس میں ہر مسلمان مرد و عورت شامل ہے۔ اس لحاظ سے جو طریقہ نماز مردوں کا ہے وہی عورتوں کا ہے۔ بجز ان چیزوں کے جن کی صراحت نبی ﷺ نے فرمادی ہے۔

○ مثلًا عورتوں کو حکم دیا گیا ہے کہ وہ اوڑھنی کے بغیر نماز نہ پڑھیں۔

○ مسجد میں جا کر نماز پڑھنا عورتوں پر فرض نہیں، وغیرہ وغیرہ

باقی عورتیں ہاتھ کہاں باندھیں اور کہاں تک اٹھائیں؟

قعدہ و قیام ان کا کس طرح ہو؟

سجدہ کیسے کریں؟

ان کے بارے میں جو حکم مردوں کے لیے صحیح احادیث سے ثابت ہے وہی حکم عورتوں کے لیے ہے۔ ان چیزوں میں اس وقت تک مرد و عورت کے درمیان فرق کرنے کی کوئی

معقول وجہ اور بنیاد نہیں ہے۔ جب تک صحیح احادیث سے ثابت نہ کر دیا جائے۔

اس سلسلے میں جو فتویٰ مفتی صاحب مذکور کا شائع ہوا ہے، ذیل میں اس کا جائزہ پیش کیا جا رہا ہے جس سے واضح ہو جائے گا کہ برادرانِ احناف کے پاس اپنے مسلک کے اثبات میں کوئی مضبوط دلیل (حدیث صحیح) نہیں ہے۔ (ص-ی)

تمہید ہی میں ”دلائل“ کی کمزوری کا اعتراف:

سب سے پہلے مفتی صاحب نے ”دلائل“ ذکر کرنے سے پہلے بطور تمہید یہ ارشاد فرمایا کہ ”فقہاء حضرات جو بھی مسئلہ بیان کرتے ہیں اس کی اصل قرآنِ کریم اور حدیث سے ہوتی ہے۔ البتہ یہ معلوم کرنا کہ قرآن و حدیث میں اس کی اصل کہاں ہے؟ یہ ہر کس و ناکس کا کام نہیں ہے بلکہ اس کے لیے مجتہدانہ صلاحیت کی ضرورت ہے۔ اس لیے عام لوگوں کے لیے یہی حکم ہے کہ وہ اپنے مسلک کے فقہاء اور امام کے بیان کئے ہوئے مسائل پر عمل کریں۔ اسی میں ان کے لیے عافیت ہے کیونکہ عوام خود قرآن و حدیث کو صحیح طریقے سے سمجھ کر مسائل معلوم نہیں کر سکتے۔ البتہ مجتہدین اور فقہاء حضرات اس کی اصل کو تلاش کرتے ہیں اور اصل کے بغیر کچھ نہیں۔“ (روزنامہ ”جسارت“، کراچی ۱۳۰ اکتوبر ۱۹۸۱ء)

قبل اس کے کہ مفتی صاحب کی ان تمہیدی گزارشات پر کچھ عرض کیا جائے اس عورت کا سوال بھی پڑھ لیا جائے جس کے جواب میں مفتی صاحب نے یہ کچھ ارشاد فرمایا ہے:

سوال یہ تھا۔

”مولانا اشرف علی تھانوی اور بعض دیگر علمائے دین نے یہ فرمایا ہے کہ مرد نیت باندھتے وقت کان کی لوٹک انگوٹھے لے جائے اور عورت صرف کندھے تک، مرد زیر ناف ہاتھ باندھیں اور عورتیں سینے پر۔ رکوع میں مرد انگلیاں یوں رکھیں اور خواتین اس طرح، مرد کمر کو اٹھا کر سجدہ کریں اور عورتیں بالکل ڈب کر اور زمین

سے چپک کر سجدہ کریں۔

میں نے یہی مسئلہ معلوم کرنے کے لیے حدیث بخاری اور مغلکوہ شریف میں باب الصلوٰۃ کا خاص طور پر مطالعہ کیا۔ مجھے تو ان میں کوئی حدیث اس بارے میں نہیں ملی۔ سنا ہے کہ ”در منثور“ میں ایک حدیث اس بارے میں وارد ہے۔ آج کل یہاں عورتوں میں یہ بحث چل رہی ہے۔ اگر واقعی مرد صاحبان اور خواتین کی نماز کی ہیئت میں اتنا بڑا فرق ہوتا تو حضرت عائشہ رض جنہوں نے دو ہزار سے زائد حدیثیں بیان فرمائی ہیں۔ (جن میں خواتین کے متعلق حدیثیں خاص ہیں) تو آنچہ بہ اس بارے میں ضرور واضح طور پر حدیثیں بیان فرماتیں، ممکن ہے آپ نے بیان فرمائی ہوں جو میری نظر سے نہ گزری ہوں۔“  
(بیگم عبدالغنی، کراچی)

ہماری گزارشات:

۱۔ محترمہ کے جواب میں مفتی صاحب کو چاہیے تھا کہ وہ ایسی احادیث نقل کر دیتے جن میں عورتوں کو نماز کی بابت مردوں سے مختلف حکم دیا گیا ہے تاکہ بات بالکل واضح ہو جاتی لیکن مفتی صاحب موصوف نے ”دلائل“ ذکر کرنے سے پہلے تو یہ ”وعظ“ فرمایا کہ عوام قرآن و حدیث کے سمجھنے کی صلاحیت ہی نہیں رکھتے۔ اس لیے ان کو چاہیے کہ ان کے علماء جو کچھ بتلائیں آنکھیں بند کر کے ان پر عمل کرتے رہیں۔

حالانکہ عوام کی بابت مطلقاً یہ فیصلہ بالکل غلط ہے۔ بلاشبہ قرآن و حدیث کو سمجھنے کے لیے مطلوبہ کسی قابلیت و علم کی ضرورت ہے۔ لیکن عوام کو یہ نشاندہی تو کرائی جاسکتی ہے کہ فلاں مسئلے کی بابت قرآن کی فلاں آیت یا فلاں حدیث رسول صلی اللہ علیہ وسلم ہے۔ عوام اتنے غنی اور کوون نہیں ہیں کہ وہ حدیث کا ترجمہ بھی پڑھ کر اس کا مطلب نہ سمجھ سکیں یا علماء کے سمجھانے سے بھی ان کے پلے کچھ نہ پڑے۔

۲۔ یہ کہنا کہ ”عام لوگوں کے لیے یہی حکم ہے کہ وہ اپنے مسلک کے فقہاء اور امام کے بیان کئے ہوئے مسائل پر عمل کریں۔“

اس کی بابت مفتی صاحب سے یہ پوچھا جا سکتا ہے کہ یہ حکم کس نے دیا ہے؟ قرآن حکیم نے تو بار بار اللہ اور رسول کی اطاعت ہی کا حکم دیا ہے۔ اطاعت فقہاء و ائمہ کا حکم تو کہیں بھی نہیں دیا ہے۔ مسلمان عوام اگر پابند ہیں تو صرف قرآن و حدیث کے ہیں، نہ کہ اقوال و آرائے رجال کے۔ عوام علماء کی طرف رجوع بھی اسی نقطہ نظر سے کرتے ہیں کہ انہیں قرآن و حدیث سے مسئلہ بتائیں۔ ان کا یہ مقصد ہرگز نہیں ہوتا کہ مفتی کسی فقیہ یا امام کے قول کا حوالہ دے کر مسئلہ ثابت کرے۔ ایسے مسلمان عوام کو قرآن و حدیث سے بالکل غافل اور بے خبر رکھنا بلکہ قرآن و سنت کے خلاف مسائل پر عمل کرنے کا ان کو حکم دینا، کیا دیانت و انصاف پر منی ہے؟

۳۔ تیسرا بات مفتی صاحب نے یہ بیان فرمائی ہے کہ فقہاء حضرات جو کچھ کہتے ہیں ان کی اصل قرآن یا حدیث سے ہی ہوتی ہے اور اصل کے بغیر کچھ نہیں کہتے۔

سوال یہ ہے کہ اس مقام پر اس ”صراحت“ کی ضرورت کیوں پیش آئی ہے؟ اگر ان کا یہ دعویٰ ہے کہ فقہاء کی کوئی بات قرآن و حدیث کے خلاف نہیں ہے تو اس امر کی وضاحت کی ضرورت ہی نہیں رہتی۔ اصل دلائل پیش کرنے سے متعلق فقہاء کی بابت اس امر کی صراحت ہی اس بات کی نشاندہی کر دیتی ہے کہ دال میں کچھ کا لال ضرور ہے۔

واقعہ یہ ہے کہ محترمہ سائلہ نے جو سوال مفتی صاحب سے کیا ہے اس کا کوئی جواب مفتی صاحب کے پاس نہیں۔ کسی بھی حدیث صحیح میں عورتوں کو مردوں سے مختلف رکوع، سجود، وضع یہ دین و رفع یہ دین کا حکم نہیں دیا گیا ہے۔ اسی لیے محترم مفتی صاحب مذکورہ تمہیدی ارشادات پر مجبور بھی ہوئے۔ بمصدق اے

نختِ اول چوں نہدِ معمار کج  
تاثریا می رو دیوار کج

اس کے بعد مفتی صاحب لکھتے ہیں:

”چنانچہ فقہاء حضرات نماز میں عورتوں کی ہیئت کے بارے میں جو مخصوص صورتیں  
یہاں کرتے ہیں۔ وہ سب احادیث سے ثابت ہیں۔“

لیکن ہم عرض کریں گے کہ مفتی صاحب کا یہ دعویٰ یکسر بے بنیاد ہے کیونکہ وہ ایک بھی  
صحیح حدیث اس کی بابت پیش نہیں کر سکے۔ جیسا کہ آگے چل کر معلوم ہوگا۔

شریعت سازی؟:

پھر لکھتے ہیں: ”اس سے قبل کہ ہم وہ حدیثیں ذکر کریں یہ بات سمجھ لی جائے کہ عورتوں  
کے بارے میں شریعت کا منشاء یہ ہے کہ وہ حتی الامکان ستر اور پردے سے رہیں خواہ گھر  
میں رہیں یا کمرے میں، تنہا ہوں یا دوسروں کے سامنے حتی کہ نماز جو، ہم ترین عبادت ہے  
اس میں بھی اس کا لحاظ کیا گیا ہے۔ اس طرح نماز کی بعض صورتوں میں جو مخصوص ہیئتیں  
بیان کی گئی ہیں۔ اس کی علت بھی علماء نے ستر اور پردہ ہی بتائی ہے۔“

بلاشبہ عورتوں کے پردے اور ستر کی بابت شریعت کا جو منشاء مفتی صاحب نے بتایا ہے،  
اس سے مجال انکار نہیں۔ لیکن اس سے مقصود اگر نماز کے خود ساختہ طریقے کا جواز مہیا کرنا  
ہے تو یہ محل نظر ہے۔ شریعت نے جو طریقہ نماز بتایا ہے۔ (جس میں مرد و عورت کے  
درمیان کوئی فرق نہیں کیا گیا ہے) اس طریقے سے خواتین بے پردہ اور بے ستر نہیں  
ہوتیں۔ اگر ایسا ہوتا تو شریعت از خود عورتوں کو مردوں سے مختلف طریقہ نماز کا حکم دے  
دیتی۔ جیسا کہ بعض احکام عورتوں کے لیے الگ ہیں۔ ان کے علاوہ اگر کوئی مختلف  
طریقہ نماز عورتوں کے لیے یہ کہہ کر ایجاد کریں گے کہ اس میں پردہ اور ستر کا زیادہ اہتمام

ہے تو یہ بہت بڑی جسارت ہے اور ﴿لَا تَقْدِمُوا بَيْنَ يَدَيِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ﴾ (الحجرات : ۱) کے صریحًا خلاف ہے۔ اس کے معنی تو یہ ہوں گے کہ اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول ﷺ کو تو یہ معلوم نہ ہوا کہ عورتوں کے لیے فلاں طریقہ سجدہ یا طریقہ رکوع استر (زیادہ باپر دہ) ہے اور اس سے شریعتِ اسلامیہ کا نہ شاہزادہ صحیح طریقے سے پورا ہوتا ہے۔ تاہم بعد کے فقہاء کو یہ نکتہ سو جھ گیا اور انہوں نے اس ”خلاء“ کو پر کر کے شریعت کے نشاء کی تکمیل کر دی ہے۔ نعوذ باللہ ثم نعوذ باللہ کیا مفتی صاحب کی بیان کردہ علت سے یہی کچھ واضح نہیں ہوتا؟

**مفتی صاحب کی بیان کردہ احادیث کا جائزہ:**

اب مفتی صاحب کی نقل کردہ احادیث کا جائزہ پیش کیا جاتا ہے۔ وباللہ التوفیق.

نیت باندھتے وقت ہاتھ اٹھانے میں فرق؟: مفتی صاحب لکھتے ہیں:

”اب اس سلسلے میں احادیث ذکر کی جاتی ہیں کہ عورتیں ہاتھ کہاں تک اٹھائیں مجھم طبرانی میں وائل بن حجر رضی اللہ عنہ کی روایت ہے کہ جناب رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ ابن حجر جب تو نماز پڑھے تو اپنے دونوں ہاتھوں کو اپنے دونوں کانوں کے برابر کر لے اور عورت اپنے ہاتھوں کو اپنے سینے کے برابر کر لے اور امام بخاری رضی اللہ عنہ نے ایک مستقل رسالے میں جو رفع الیدين کے متعلق ہے، نقل کیا ہے کہ عبدربہ کہتے ہیں کہ میں نے حضرت ام الدرداء (جو مشہور صحابیہ ہیں) کو نماز میں کندھوں کے برابر ہاتھ اٹھاتے دیکھا ہے۔ دونوں حدیثوں پر عمل اس طرح ہوگا کہ کندھوں تک ہاتھ اٹھانے میں ہاتھ کا کچھ حصہ سینے کے برابر بھی ہو جاتا ہے۔“

**جواب** یہ ہیں مفتی صاحب کے دلائل اس بارے میں کہ نیت باندھتے وقت عورتیں

ہاتھ کہاں تک اٹھائیں۔ حضرت وائل بن حجر رضی اللہ عنہ کی روایت سے موصوف نے ثابت کیا

ہے کہ مرد اپنے دونوں ہاتھ کا نوں تک اٹھائیں اور عورت سینے تک۔ لیکن حضرت! واضح رہے کہ حضرت وائل رض کی یہ روایت حسب تصریحات محدثین ضعیف ہے جیسا کہ مجمع الزوائد میں بحوالہ طبرانی یہ روایت مع سند موجود ہے اور وہاں حافظ پیغمبیر صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام نے صراحت کی ہے کہ اس میں ام تیجی بنت عبد الجبار ایک راوی یہ ہے جو مجہول ہے (لِمْ اعْرَفَهَا) ”میں اسے نہیں جانتا۔“ (مجمع الزوائد، ج ۲ ص ۱۰۳)

مفتی صاحب کا اصل مدار استدلال اسی روایت پر ہے جو استدلال و جھٹ کے قابل ہی نہیں۔ امام بخاری رض کے رسالہ ”جزء رفع الیدین“ سے عبدربہ کی جو روایت نقل کی ہے۔ اس سے مرد و عورت کے درمیان فرق کا وہ پہلو نکلتا ہی نہیں جو مفتی صاحب اس سے کشید فرمائے ہیں۔ اس لیے اس پر استدلال کی جو عمارت کھڑی کی گئی ہے وہ بے بنیاد ہے۔ بہر حال مرد و عورت کے درمیان، رفع الیدین میں فرق کی بابت احتجاف کے پاس کوئی صحیح حدیث موجود نہیں ہے۔ جیسا کہ ابن حجر اور قاضی شوکانی رحمۃ اللہ علیہ نے بھی لکھا ہے۔ جن کی نظر احادیث پر بڑی گہری اور وسیع ہے۔ چنانچہ حافظ ابن حجر رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں۔

لِمْ يَرِدْ مَا يَدْلِي عَلَى التَّفْرِقَةِ فِي الرَّفْعِ بَيْنَ الرَّجُلِ وَالْمَرْأَةِ وَعَنِ الْحَنْفِيَّةِ يَرْفَعُ

الرَّجُلُ إِلَى الْأَذْنِينَ وَالْمَرْأَةُ إِلَى الْمَنْكِبَيْنَ لَأَنَّهُ اسْتَرَ لَهَا۔] (فتح الباری، کتاب

الاذان، باب ۸۵ ص ۲۸۷، حدیث: ۷۳۸، ج ۲ طبع دارالسلام، الریاض)

یعنی ”خفیہ جو یہ کہتے ہیں کہ مرد ہاتھ کا نوں تک اٹھائے اور عورت کندھوں تک، مرد و عورت کے درمیان فرق کرنے کا یہ حکم کسی حدیث میں وارد نہیں۔“

اور امام شوکانی رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں:

وَاعْلَمُ أَنَّ هَذِهِ السَّنَةَ تَشْرِكُ فِيهَا الرِّجَالُ وَالنِّسَاءُ وَلِمْ يَرِدْ مَا يَدْلِي

عَلَى الْفَرْقِ بَيْنَ الرَّجُلِ وَالْمَرْأَةِ فِي مَقْدِرِ الرَّفْعِ وَرَوْيَ عَنِ الْحَنْفِيَّةِ أَنَّ

الرجل يرفع الى الاذنين والمرأة الى المنكبين لانه استرلها ولا دليل على ذلك كما عرفت . [ (نيل الاوطار ، ج ٢ ص ١٩٨) باب رفع اليدين و بيان صفتة و مواضعه ]

یعنی ” یہ رفع اليدين ایسی سنت ہے جو مرد و عورت دونوں کے درمیان مشترک ہے (یعنی دونوں کے لیے یکساں ہے) اس کی بابت دونوں کے درمیان فرق کرنے کا کوئی حکم نہیں ہے۔ اسی طرح مقدار رفع میں بھی فرق کرنے کی کوئی صراحت منقول نہیں ہے۔ جیسا کہ حنفیہ کا مذهب ہے کہ مرد ہاتھ کا نوں تک اٹھائے اور عورت کندھوں تک۔ حنفیہ کے اس مسلک کی کوئی دلیل نہیں ہے۔“

ہاتھ باندھنے میں فرق؟:

اس کے بعد مفتی صاحب فرماتے ہیں:

”ہاتھ باندھنے میں بھی حضور ﷺ سے دونوں طریقے ثابت ہیں، مردوں کے ناف سے نیچے ہاتھ باندھنے اور عورتوں کے سینے پر ہاتھ باندھنے سے دونوں قسم کی روایات پر عمل ہو جاتا ہے۔“

یہاں پر مفتی صاحب نے دور روایتیں نقل فرمائی ہیں، ایک حضرت علیؓ کی، جس میں زیر ناف ہاتھ باندھنے کا بیان ہے اور دوسری حضرت واکل بن حجر ؓ کی، جس میں انہوں نے فرمایا ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کے ساتھ نماز پڑھی، میں نے آپ ﷺ نے کو دیکھا کہ آپ ﷺ نے سینے پر ہاتھ باندھے۔

مفتی صاحب نے دونوں روایات میں یہ تطبیق دی ہے کہ تحت السرة (زیر ناف) والی روایات پر مرد عمل کریں اور علی الصدر (سینے پر ہاتھ باندھنے) والی روایت پر عورتیں عمل کریں۔ حالانکہ جمع و تطبیق کی ضرورت اس وقت پیش آتی ہے جب کہ دونوں روایات (جو

## خواتین کا طریقہ نماز؟

13

اظاہر متعارض ہوں) سند اصح ہوں۔ اگر دو متعارض روایات ایسی ہوں کہ سند ایک صحیح ہو اور دوسری ضعیف، تو محدثین کے اصول کے مطابق عمل صحیح السند روایت پر ہوگا۔ ضعیف روایت کو صحیح روایت کے مقابلے میں ترک کر دیا جائے گا۔ اس لیے مفتی صاحب کا پہلا فرض یہ تھا کہ ہاتھ باندھنے والی دونوں قسم کی روایتوں کے متعلق یہ ثابت کرتے کہ سند دونوں صحیح اور یہ کیاں حیثیت کی حامل ہیں۔ لہذا تطبيق کے بغیر چارہ نہیں۔ اس کے بعد موصوف کی مذکورہ تطبيق قابل تسلیم ہو سکتی ہے۔

بنابریں تطبيق سے پہلے دونوں روایتوں کی سندی حیثیت دیکھنے کی ضرورت ہے۔ حضرت علی بن ابی طالبؑ کی روایت سنن ابو داؤد کے اس نسخے میں نہیں ہے جو پاک و ہند میں متداول ہے۔ تاہم ابو داؤد کے ایک نسخے (ابن الاعرabi) میں یہ روایت موجود ہے لیکن وہاں امام ابو داؤدؓ کے ضعف کی بھی صراحةً کر دی ہے (ملاحظہ ہوون المعبود، ج اص ۲۷۵) یہ بھی مفتی صاحب کی علمی دیانت کا ایک شاہکار ہے کہ روایت کے لیے تو سنن ابو داؤد کا حوالہ دیا ہے لیکن روایت کے ساتھ ہی اس کے ضعف کی جو صراحةً اس میں ہے، اسے گول کر گئے۔ اس کے برعکس حضرت واکل بن حجر بن عیاذؑ کی روایت صحیح ابن خزیمہ میں ہے اور بلوغ المرام میں حافظ ابن حجر عسقلانی نے اسے صحیح قرار دیا ہے، فتح الباری میں بھی انہوں نے اسے صحیح بتایا ہے۔ نیز دیگر محدثین نے بھی اس کی صحیح و توثیق کی ہے۔ حتیٰ کہ کئی حنفی علماء نے بھی حدیث علی بن ابی طالبؑ کی تضعیف اور حدیث واکل کی صحیح و توثیق کی ہے۔ چنانچہ چند حوالے ملاحظہ ہوں:

ا۔ علامہ عینی حنفی عمدۃ القاری شرح صحیح البخاری میں لکھتے ہیں:

[واحتج صاحب الہدایہ لا صاحبنا فی ذلک بقوله صلی اللہ علیہ

و سلم ان من السنۃ وضع الیمنی علی الشمائل تحت السرة قلت هذا

قول علی بن ابی طالب و اسنادہ الی النبی صلی اللہ علیہ وسلم غیر صحیح ..... فیه مقال لان فی سندہ عبدالرحمن بن اسحق الکوفی قال احمد لیس بشیء منکر الحدیث] (عمده القاری، ج ۵، ص ۲۷۹، طبع جدید)

یعنی ”صاحب ہدایہ نے ہمارے احناف کے مسلک پر حضرت علی رضی اللہ عنہ کے اس قول سے استدلال کیا ہے جس میں زیرِ ناف ہاتھ باندھنے کو سنت کہا گیا ہے لیکن میں کہتا ہوں کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے اس قول کی اسناد نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم تک صحیح ثابت نہیں ہے اس روایت میں مقال ہے اس لیے کہ اس کی سند میں عبدالرحمن بن اسحاق کو فی ہے جس کے متعلق امام احمدؓ کا قول ہے کہ وہ کچھ نہیں اور وہ منکر الحدیث ہے۔“

۲۔ شیخ ابراہیم حلبی غنیۃ المستملی فی شرح منیۃ المصلى (المعروف شرح کبیری) میں حضرت علی رضی اللہ عنہ کی زیر بحث روایت کے بارے میں لکھتے ہیں:

[قال النبوی اتفقوا علی تضعیفه لانه من روایة عبدالرحمن بن اسحق مجمع علی تضعیفه .] (کبیری - ص ۲۹ - طبع مجتبائی دہلی ۱۸۹۸ء)

یعنی ”بقول امام نبوی رضی اللہ عنہ س روایت کے ضعیف ہونے پر سب کا اتفاق ہے کیونکہ اس میں عبدالرحمن بن اسحاق و اسٹھی راوی ہے جو بالاتفاق ضعیف ہے۔“

۳۔ مولانا محمد حیات سندھی حنفی رضی اللہ عنہ لکھتے ہیں:

[بما تقدم و تقرر ان وضع الايدي على الصدور في الصلوة اصلاً أصيلاً و دليلاً جليلاً فلا ينبغي لاهل الایمان الاستكاف عنه و كيف يستكشف المسلم عمما ثبت عن رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم الذي قال لا

یؤمن احد کم حتی یکون هواہ تعالیٰ ما جئت به بل ینبغی ان یفعل

ذلک. (فتح الغفور - ص ۸ طبع ملستان)

”بیان متذکرہ بالا سے بخوبی واضح ہو گیا کہ نماز میں سینے پر ہاتھ باندھنے کی بنیاد (روایت) مضبوط اور دلیل واضح ہے اور ہر اہل ایمان کے لیے یہ ہرگز مناسب نہیں ہے کہ اس سے روگردانی کرے اور مسلمان ایسی چیز سے روگردانی کیونکر کر سکتا ہے جو کہ خود رسول اللہ ﷺ سے ثابت ہو۔ پھر نبی ﷺ کا ارشاد بھی ہے کہ ”تم میں سے کوئی شخص اس وقت تک ایماندار نہیں ہو سکتا جب تک کہ اس کی خواہش میری لائی ہوئی شریعت کے مطابق نہ ہو جائے۔“ پس ہر مسلمان کو آپ ﷺ کے فرمان پر عمل کرنا چاہیے۔“

۲۔ شاہ نعیم اللہ بہرا پنجی، مرزا مظہر جان جانان اللہ حنفی کے معمولات میں لکھتے ہیں: [وَدَسْتَ رَأْبَرْ سَيْنَهْ مَىْ بَسْتَنْدَ وَ مَىْ فَرْمَوْدَنْدَ كَهْ اَيْنَ رَوْاْيَتْ اَرْجَحْ

است از روايات زیر ناف. [ (ص ۷۵)

یعنی ”مرزا مظہر نماز میں سینے پر ہاتھ باندھا کرتے تھے اور فرمایا کرتے تھے کہ سینے پر ہاتھ باندھنے کی روایت زیر ناف باندھنے کی روایت سے زیادہ راجح ہے۔“

خود حنفی علماء کی تصریحات سے جب یہ ثابت ہوتا ہے کہ تخت السرہ والی روایت ضعیف اور سینے پر ہاتھ باندھنے والی روایت صحیح اور راجح ہے تو اس کے بعد مفتی صاحب کی مذکورہ تطبیق کی کیا حیثیت رہ جاتی ہے؟

بہر حال اس تفصیل سے یہ بات واضح ہو گئی کہ مرد و عورت کے درمیان نماز میں ہاتھ باندھنے کے حکم میں کوئی فرق نہیں ہے۔ صحیح روایات کی رو سے نبی ﷺ نے نماز میں ہاتھ سینے پر باندھے ہیں اور اس کی بابت عورتوں کے لیے کوئی الگ حکم بھی ثابت نہیں ہے۔

اس لیے مرد و عورت دونوں کے لیے مسنون طریقہ یہی ہے کہ وہ سینے پر ہاتھ باندھیں۔

نماز میں عورتوں کے سجدے کی ہیئت؟:

نماز میں عورتوں کے سجدے کی ہیئت کے بارے میں مفتی صاحب لکھتے ہیں:

”اسی طرح جب عورتیں سجدہ کریں تو ستر کو باقی رکھتے ہوئے خوب اچھی طرح سکڑ کر کریں۔“

اس کی دلیل میں دو حدیثیں پیش کی ہیں۔ ان میں ایک مراہیل ابو داؤد میں ہے اور دوسری سنن بیہقی میں۔

”حضور ﷺ نے دو عورتوں کو نماز پڑھتے دیکھا تو آپ نے ان سے فرمایا کہ جب تم سجدہ کرو تو جسم کو زمین سے ملاو۔“

(۲) وَأَخْرَجَ الْبَيْهَقِيَّ إِذَا سَجَدَتِ الْمَرْأَةُ الصَّفْتُ بِطْنَهَا بِفَحْذِهَا كَا سَتْرٍ مَا يَكُونُ لَهَا.

جواب: لیکن ہم عرض کریں گے کہ اول الذکر حدیث مرسلا ہے جو محدثین اور راجح مذهب کے مطابق قابل جحت نہیں۔ علاوہ ازیں اس کی سند میں ایک راوی۔ سالم۔ بھی متذوک ہے۔

دوسری روایت سنن بیہقی میں ہے جس کا ترجمہ مفتی صاحب نے نقل نہیں کیا ہے صرف عربی عبارت نقل کی ہے تاہم اس کا مفہوم بھی وہی ہے۔ یہ روایت بلاشبہ سنن بیہقی (ج ۲ ص ۲۲۳) میں موجود ہے لیکن مفتی صاحب کی اس جسارت اور ”دینات علمی“ پر سر پیٹ لینے کو جی چاہتا ہے کہ امام بیہقی رضی اللہ عنہ نے تو یہ روایت متفہبہ کرنے کے لیے درج کی ہے کہ یہ روایت ایسی ضعیف ہے کہ ان جیسی روایتوں سے استدلال نہیں کیا جا سکتا لیکن مفتی صاحب موصوف نے اسے بطور استدلال پیش کیا ہے۔

ناطقہ سر بگری باں ہے، اسے کیا کہیے؟

اور یہ قعدہ والی حدیث؟: مفتی صاحب لکھتے ہیں:

”اسی طرح قعدہ کے سلسلے میں یہیقی کی روایت ہے کہ ایک ران پر دوسری ران رکھ کر بیٹھے۔

[عن عبداللہ بن عمر قال قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اذا

جلست المرأة فی الصلوة وضعت فخذها على فخذها.]

لیکن آپ یہ سن کر حیران ہوں گے کہ یہ بھی اسی حدیث مذکور کا ایک مکثرا ہے جسے امام یہیقی رض نے صرف لوگوں کو متنبہ کرنے کے لیے اپنی کتاب میں درج کیا ہے کہ یہ روایت کسی کام کی نہیں ہے، اس سے استدلال نہیں کیا جا سکتا۔ معلوم ہوتا ہے کہ مفتی صاحب نے از خود سنن یہیقی کا مطالعہ نہیں کیا اور اپنے کسی ہم مذہب پیشوں کا کوئی فتویٰ یا مضمون دیکھ کر مکھی پر مکھی دے ماری ہے ورنہ اتنی صریح خیانت کا تصور ایک اتنے بڑے دارالعلوم کے شیخ الحدیث اور مفتی کے متعلق نہیں کیا جا سکتا۔

بہر حال مذکورہ حدیث نقل کرنے کے بعد مفتی صاحب فرماتے ہیں:

”ان احادیث سے یہ بات ثابت ہو گئی کہ عورتوں کی نماز کے بارے میں فقہاء

نے جو مخصوص صورتیں بیان فرمائی ہیں وہ احادیث سے ثابت ہیں۔“

لیکن موصوف کی بیان کردہ ”احادیث“ کی حقیقت اور پر بیان کردی گئی ہے جس سے یہ بات پایہ ثبوت کو پہنچ جاتی ہے کہ فقہائے احناف نے عورتوں کے لیے مردوں سے الگ جو صورتیں بیان کی ہیں وہ ان کی اپنی ایجاد کردہ ہیں، رسول اللہ ﷺ نے ایسا کوئی حکم نہیں دیا۔

کچھ اور دلائل اور وضاحتیں: اس کے بعد مفتی صاحب فرماتے ہیں:

”یہ بات واضح رہے کہ عورتوں کے بارے میں حکم شرعی کے ثبوت کے لیے یہ ضروری

نہیں کہ وہ حضرت عائشہؓ کی حدیث سے ثابت ہو بلکہ کسی اور صحابی سے بھی ثابت ہو سکتا ہے اور یہ بھی ممکن ہے کہ اس بارے میں حضرت عائشہؓ سے کوئی حدیث ثابت ہو لیکن ہمیں نہ مل سکی ہو۔“

بلاشبہ حکم شرعی کے اثبات کے لیے حضرت عائشہؓ کی حدیث ضروری نہیں، بلکہ کسی بھی صحابی رسول ﷺ کی حدیث (صحیح) سے حکم شرعی ثابت ہو سکتا ہے۔ لیکن سائل کا یہ سوال بہر حال ضرور قابل غور ہے کہ حضرت عائشہؓ سے دو ہزار سے زائد احادیث مروی ہیں، اگر عورتوں کے لیے نماز کا طریقہ مددوں سے مختلف ہوتا تو یقیناً ان سے اس انداز کی کوئی حدیث ضرور مروی ہوتی۔ اسی طرح یہ بھی قابل غور پہلو ہے کہ اتنا ہم اور عامۃ الورود مسئلہ لیکن حضرت عائشہؓ سمیت کسی بھی صحابی سے اس کی بابت کوئی حدیث ثابت نہیں۔ یہ کہنا کہ

”ممکن ہے کہ اس بارے میں حضرت عائشہؓ سے کوئی حدیث ثابت ہو لیکن ہمیں نہ مل سکی ہو۔“

استدلال کا یہ کون سا انداز ہے؟ اس طرح تو ہر من گھڑت مسئلے کو یہ کہہ کر ثابت کیا جا سکتا ہے۔ کہ ممکن ہے اس بارے میں حدیث تو ہو، لیکن ہمیں نہ مل سکی ہو۔

”تعامل امت“ سے استدلال؟: پھر لکھتے ہیں:

”اس کے علاوہ تعامل امت سے بھی عورتوں کی نماز کی مذکورہ بالا کیفیات ثابت ہیں اور تعامل امت بھی دلیل شرعی ہے۔“

لیکن مفتی صاحب سے ہم یہ پوچھنا چاہیں گے کہ ”تعامل امت“ سے ان کی کیا مراد ہے؟ موجودہ لوگوں (امت) کا تعامل یا عہد صحابہ کا تعامل۔ عہد صحابہؓ کے بارے میں تو دلیل شرعی کی بات ہو سکتی ہے اور اسے ہی تعامل امت کہا جاتا ہے۔ لیکن بعد کے ادوار کا

تعامل بھی کیا اس ”تعامل امت“ کے ضمن میں آتا ہے جس کو دلیل شرعی قرار دیا جاسکے؟ اگر مفتی صاحب موصوف کے نزدیک ”تعامل امت“ سے مراد تعامل صحابہ ہے (جیسا کہ یہی اس کا صحیح مفہوم ہے) تو کیا موصوف اس امر کا کوئی ثبوت پیش فرماسکیں گے کہ عہد صحابہ صلی اللہ علیہ وسلم میں مسلمان خواتین اسی طرح مردوں سے مختلف طریقے سے نماز پڑھتی تھیں۔ جس طرح آج کل کی حنفی اور شریعت سے ناواقف عورتیں پڑھتی ہیں۔ اگر ایسا ہے تو پھر مسئلہ ضرور قابل غور بن جاتا ہے۔

اور اگر تعامل امت سے مراد عہد صحابہ و تابعین کے بعد کے لوگوں کا تعامل ہے تو محترم مفتی صاحب اسے بطور ”دلیل شرعی“ پیش کرنے سے پہلے یہ سوچ لیں کہ پھر مسئلہ زیر بحث ہی ثابت نہیں ہوگا۔ بے شمار بدعین بھی ثابت ہو جائیں گی۔ جن پر آج کل ”تعامل امت“ ہے۔ کیا مفتی صاحب اس کے لیے تیار ہیں؟ کیا ان تمام بدعنوں کو اس ”دلیل شرعی“ کی رو سے سند جواز عطا کیا جاسکتا ہے؟ مار آہ المسلمون ..... سے استدلال؟

اسی تعامل امت کے سلسلے میں مفتی صاحب موصوف نے اس مشہور روایت سے بھی استدلال کیا ہے جو رسول اللہ ﷺ کی طرف منسوب ہے یعنی مَارَ آهُ الْمُسْلِمُونَ حَسَنًا فَهُوَ عِنْدَ اللَّهِ حَسَنٌ ”جس عمل کو مسلمان اچھا سمجھیں وہ اللہ کے ہاں بھی اچھا ہے“ حالانکہ اول تو یہ حدیث مرفوع ثابت ہی نہیں ہے۔ یہ ایک موقوف قول ہے۔ ثانیاً یہ کسی درجہ میں قابل جحت بھی ہوت بھی اس سے مراد عہد صحابہ ہی ہوگا اور قرین اول کے مسلمانوں کا تعامل ہی حسن اور قابل عمل کہلانے گا، نہ کہ بعد کے مسلمانوں کا عمل، جو عموماً اعتقاد عمل کی متعدد گمراہیوں میں بتلا چلے آ رہے ہیں۔

یہی بات مولانا عبدالحکیم کھنڈوی حنفی مرحوم نے بھی تعلیق الحجۃ میں بڑی تفصیل سے

لکھی ہے جو قابل مطالعہ ہے۔ ہم بغرض اختصار یہاں صرف اس کے حوالے پر ہی اکتفا کرتے ہیں۔ (التعليق الممجد ص ۱۴۴)

اسی طرح موصوف نے لا تجتمع امتی علی ضلالۃ بھی پیش فرمائی ہے اس کی اسنادی حیثیت سے قطع نظر بغرض صحت و جبت اس امت سے بھی مراد قرین اول کی امت یعنی صحابہ کرام الشیعۃ الْجَمیلۃ ہی ہیں نہ کہ آج کل کی امت۔ جس کا سارا دین، بجز ایک گروہ حق کے خود ساختہ ہے اور جس کے اندر شرک و بدعت کی گرم بازاری ہے اگر مفتی صاحب آج کل کی امت کے متعلق بھی یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ وہ گمراہی پر مجتمع نہیں ہو سکتی تو وہ کیوں اپنے ہی حنفی بھائیوں (بریلویوں) سے برسیر پیکار ہیں؟ اکثریت ان کی ہے۔ کیا اس ”دلیل“ کی رو سے بریلوی عقائد و اعمال کو سند جواز عطا نہیں کیا جا سکتا؟

بہر حال مفتی صاحب جو مختلف قسم کے سہارے اپنے موقف میں پیش فرمار ہے ہیں اس سے از خود یہ بات ثابت ہو جاتی ہے کہ موصوف کے پاس اپنے موقف (کہ عورت کا طریقہ نماز مردوں سے مختلف ہے) کے ثبوت کے لیے کوئی واضح دلیل اور مرفوع حدیث نہیں ہے۔ اگر ایسا ہوتا تو مفتی صاحب سہارے نہ ڈھونڈتے، حدیث صحیح پیش فرمانے پر ہی اکتفا کر لیتے۔ لیکن مذکورہ بحث سے یہ بات پایہ ثبوت کو پہنچ گئی ہے کہ موصوف کے پاس فقہ حنفی کے زیر بحث مسئلے کے ثبوت میں ایک بھی مرفوع متصل روایت نہیں ہے۔

ہاتوا برهانکم ان کتنم صادقین۔

(اگر سچ ہو تو دلیل پیش کر کے دکھاؤ)

(منقول از ہفت روزہ ”الاعتصام“ لاہور ۲۹-۲۲ جنوری ۱۹۸۲ء)



## خواتین کا طریقہ نماز؟

گزشته صفحات میں آپ نے دارالعلوم کراچی کے مفتی اور شیخ الحدیث کے مضمون پر تبصرہ پڑھا۔ شیخ الحدیث ہونے کے باوجود موصوف نے جس امانت و دیانت کا مظاہرہ کیا ہے، قارئین اسے ملاحظہ فرمائچے ہیں۔ اب ایک اور کتابچہ ہمیں برائے تبصرہ ملا ہے، اس کی بابت بتلایا گیا ہے کہ پنجاب یونیورسٹی کے شعبہ علوم اسلامیہ (شیخ زائد اسلامک سینٹر نیوکمپس) لاہور میں زیر تعلیم اسلامیات کی طالبات میں اسے تقسیم کیا گیا ہے، وہیں کی ایک طالبہ کے والد محترم کے ذریعے سے یہ ہم تک پہنچا ہے اور ساتھ ہی انہوں نے اس میں پیش کردہ دلائل کی حقیقت واضح کرنے پر اصرار کیا۔ راقم نے جب اسے ایک نظر دیکھا، تو نہایت تعجب ہوا کہ اس میں بھی نہایت بے خوفی سے علمی امانت و دیانت کا اسی طرح خون کیا گیا ہے، جیسے اس سے قبل کے مضمون میں کیا گیا ہے۔

دلچسپ بات یہ ہے کہ پہلا مضمون دارالعلوم کراچی کے شیخ الحدیث اور مفتی صاحب کا تحریر کردہ ہے جو آج سے تقریباً ۲۲ سال قبل روزنامہ ”جسارت“ کراچی میں شائع ہوا تھا۔ اور یہ دوسرا مضمون، جو اس کتابچے میں شامل ہے اور جو ”خواتین کا طریقہ نماز“ کے نام سے انجام سعید کمپنی کراچی کی طرف سے شائع ہوا ہے۔ یہ غالباً مذکورہ شیخ الحدیث مولانا سبھان محمود صاحب کے شاگرد اور تربیت یافتہ ہیں۔ کیونکہ اس میں ”تصدیق“ کے عنوان سے کتابچے کے شروع میں ان کی تائید و تقریظ شامل ہے جس میں انہوں نے انہیں ”عزیز موصوف سلمہ“ کے لفظ سے یاد فرمایا ہے۔ علاوہ ازیں ان کے نام۔ عبدالرؤف سکھروی۔ کے ساتھ ”نائب مفتی جامعہ دارالعلوم کراچی“ تحریر ہے۔ یہ گویا ایک استاذ ہے

تو دوسرے صاحب شاگرد۔ ایک دارالعلوم کے مفتی اور ناظم ہیں تو دوسرے ان کے نائب مفتی، ایک بزرگ ہیں تو دوسرے ان کے عزیز موصوف۔ لیکن شاگرد نائب اور عزیز نے بد دیانتی اور علمی خیانت کے ارتکاب میں استاذ اور بزرگ کو بھی پیچھے چھوڑ دیا ہے۔ اور یوں ۔۔۔ آنچہ پدر نہ تو انہ کند پر تمام کند۔ کے مقولے پر عمل ہو گیا ہے۔

یہ وضاحت، اگرچہ ہمارے لیے نہایت ناخوشنگوار اور سخت روح فرسا ہے۔ بالخصوص موجودہ حالات میں جب کہ ملک و ملت کو اتحاد و یک جہتی کی سخت ضرورت ہے، لیکن جب جانتے ہو جھتے، دن کی روشنی میں اتنے بڑے جرم کا ارتکاب کیا جائے اور اس کا ارتکاب بھی ان لوگوں کی طرف سے ہو جو منبر رسول کے وارث کہلاتے ہیں، مدعاں زہد و تقوی ہیں، اصحاب بُجہہ و دستار ہیں۔ حاملین علم نبوت ہیں، مند نشینان افتاء و تحقیق ہیں اور شیخ الحدیث جیسے منصب جلیلہ پر فائز ہیں۔ لیکن کام بازی گروں والا علمی دیانت کا خون کر کے دھوکہ و فریب دینا، حدیث رسول کے نام سے رسول اللہ ﷺ کی طرف ایسی باتیں منسوب کرنا جو آپ سے ثابت ہی نہیں ہیں۔ حالانکہ رسول اللہ ﷺ کا فرمان گرامی ہے:

[مَنْ كَذَبَ عَلَىٰ مُتَعَمِّدًا فَلْيَتَبُوأَ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ] (صحیح بخاری،

احادیث الانبیاء، حدیث: ۳۴۶۱)

”جس نے جان بوجھ کر مجھ پر جھوٹ بولा، وہ اپناٹھکا ناجہنم میں بنالے۔“

اور وہ حدیث، جس کو اپنی کتاب میں درج کرنے والا اس لیے درج کر رہا ہے تاکہ لوگوں کے علم میں آ جائے کہ یہ سخت ضعیف ہے، ناقابل جحت ہے، اس سے استدلال نہیں کیا جاسکتا۔ لیکن اتنی واضح صراحت کے باوجود ایک شیخ الحدیث کہلانے والا صاحب کتاب محدث کی اس صراحت کو تو نقل نہیں کرتا، لیکن اسے اپنے مسلک کے اثبات کے لیے حدیث رسول کہہ کر نقل کرتا ہے اور اس سے استدلال کرتا ہے۔ فرمائیے! کیا اس کا

اس حدیث کو رسول اللہ ﷺ کی طرف منسوب کرنا صحیح ہے؟ اس سے استدال کرنا صحیح ہے؟ کیا یہ دھوکہ اور فریب نہیں؟ دھوکہ اور فریب کے متعلق ذر ارسول اللہ ﷺ کا طریقہ عمل اور آپ کا فرمان تو دیکھیے۔

آپ غلے کی ایک ڈھیری کے پاس سے گزرے، آپ نے اس میں ہاتھ ڈالا تو آپ کی انگلیوں کو تری محسوس ہوئی۔ آپ نے اس کے مالک سے پوچھا، اس کے اندر والے حصے میں یہ تری کیوں ہے؟ اس نے کہا: بارش کی وجہ سے۔ آپ نے فرمایا: ”تو نے اس تر حصے کو اوپر کیوں نہیں رکھا تاکہ لوگ اسے دیکھ لیں۔“ پھر فرمایا:

[مَنْ غَشَّ فَلَيْسَ مِنِّي] (صحیح مسلم، الایمان، باب قول النبی صلی اللہ

علیہ وسلم من غشنا فلیس منا، حدیث: ۱۰۲)

”جس نے دھوکہ دیا، اس کا تعلق مجھ سے نہیں۔“

یہ بات نہایت قابل غور ہے کہ دنیا کے معمولی سامان میں دھوکہ دینے والے کی بابت نبی ﷺ نے اتنی سخت و عید بیان فرمائی، تو جو شخص دین و ایمان کے بارے میں دھوکے اور جعل سازی سے کام لے وہ کتنا بڑا جرم ہو گا؟ بے ایں دعویٰ زہد و تقویٰ اور ادعاۓ علم و فضل اس کا کوئی تعلق رسول اللہ ﷺ کے ساتھ ہو سکتا ہے؟ رقم اس کی نفی نہیں کرتا، لیکن مذکورہ حدیث رسول کی روشنی میں یہ نکتہ ضرور قابل غور ہے؟ اور رقم علمی خیانت (دھوکہ دہی) کرنے والے علماء کو دونوں حدیثوں پر غور و فکر کرنے کی دعوت دیتا ہے کہ کیا ان کا طریقہ عمل [مَنْ كَذَبَ عَلَىٰ مَتَعْمِدًا] (الحدیث) اور [مَنْ غَشَّ] (الحدیث) کی عید کا مستحق نہیں ہے؟ اگر نہیں ہے تو قابل اطمینان بات ہے، لیکن اس کی وضاحت فرمائیں کہ کیوں نہیں ہے؟

ان تمہیدی گزارشات کے بعد ہم اب مولانا عبد الرؤف سکھروی صاحب نائب مفتی

دارالعلوم، کراچی کے کتابیچے ”خواتین کا طریقہ نماز“ کا جائزہ بعون اللہ و توفیقہ لیتے ہیں اور ان کی علمی خیانتوں کو واضح کرتے ہیں جن کا ارتکاب اس کتابیچے میں کیا گیا ہے۔

مولانا سکھروی صاحب اپنے تمہیدی کلمات میں فرماتے ہیں:

”خواتین کا طریقہ نماز آگے آ رہا ہے، اس سے پہلے ایک سوال اور تفصیلی جواب لکھا جاتا ہے جس میں خواتین کے طریقہ نماز کا مردوں کے طریقہ نماز سے جدا ہونا احادیث طیبہ اور آثارِ صحابہ سے (ثابت) کیا گیا ہے اور یہ اس بنا پر لکھا جا رہا ہے کہ اکثر غیر مقلد مسلمانوں کو خصوصاً خواتین کو یہ تاثر دیتے رہتے ہیں کہ عورتوں اور مردوں کے نماز ادا کرنے کا ایک ہی طریقہ ہے۔ چنانچہ ان کی غیر مقلد عورتوں میں مردوں کی طرح نمازیں ادا کرتی ہیں اور یہ محسن ناداقیت پر بنی ہے۔ لہذا اس تفصیلی وضاحت کے بعد غیر مقلد عورتوں کو ان احادیث و آثار کی پیروی کرنی چاہیے اور حق کو قبول کرنا چاہیے، اور حنفی مذہب رکھنے والی خواتین کو پورا اطمینان رکھنا چاہیے کہ ان کا طریقہ بالکل صحیح ہے اور شریعت کے مطابق ہے۔ لیجیے سوال و جواب پڑھیے۔

**سوال** کیا فرماتے ہیں علمائے دین اس مسئلے میں کہ لڑکی حنفی مذہب سے تعلق رکھتی ہے اس کا شوہر غیر مقلد ہے اور وہ اپنی بیوی سے کہتا ہے کہ تم مردوں کی طرح نماز پڑھا کرو عورتوں کی نماز کا طریقہ مردوں سے جدا ہونا بالکل ثابت نہیں ہے۔ اب آپ بتائیے کہ حنفی لڑکی کو شوہر کے مطابق اپنی نماز مردوں کی طرح پڑھنی چاہیے یا نہیں؟ اور نیز حنفی مذہب میں عورت کی نماز کا طریقہ مردوں کی نماز کے طریقے سے جدا ہونا احادیث سے ثابت ہے یا نہیں؟ مفصل اور مدلل جواب دے کر مطمئن فرمائیں۔ جزاکم اللہ تعالیٰ۔

احقر عبد الحلیم، ڈھر کی سندھ، (خواتین کا طریقہ نماز، صفحہ ۳۶-۳۷)

**جواب** اس کے جواب میں مولانا سکھروی صاحب فرماتے ہیں: ”مذکورہ صورت میں

اہل حدیث شوہر کا اپنی خنفی بیوی کو مردوں کے طریقے سے نماز پڑھنے پر مجبور کرنا جائز نہیں۔ کیونکہ عورتوں کی نماز کا طریقہ بالکل مردوں کی طرح ہونا کسی بھی حدیث سے صراحةً ثابت نہیں، بلکہ خواتین کا طریقہ نماز مردوں کے طریقے سے جدا ہونا بہت سی احادیث اور آثارِ صحابہ و تابعین سے ثابت ہے اور چاروں ائمہ فقہاء امام عظیم ابو حنیفہ، امام مالک، شافعی اور امام احمد رضی اللہ عنہ اس پر متفق ہیں۔ تفصیل ذیل میں ہے۔

ہمارا جواب: اس میں مولانا موصوف نے ایک بات یہ لکھی ہے کہ ”عورتوں کی نماز کا طریقہ بالکل مردوں کی طرح ہونا کسی بھی حدیث سے صراحةً ثابت نہیں ہے۔“ دوسری بات لکھی ہے: ”بلکہ خواتین کا طریقہ نماز مردوں کے طریقے سے جدا ہونا بہت سی احادیث و آثارِ صحابہ و تابعین سے ثابت ہے۔“

تیسرا دعویٰ یہ کیا ہے کہ چاروں ائمہ فقہاء اس پر متفق ہیں۔

اس سلسلے میں ہماری پہلی گزارش یہ ہے کہ موصوف کو احادیث کے ساتھ آثارِ صحابہ و تابعین کے ذکر کی ضرورت کیوں پیش آئی ہے؟ ہمارے نزدیک اس کی وجہ مخفی وزن بڑھانا یا رعب ڈالنا ہے۔ ورنہ حقیقت یہ ہے کہ صحیح سند سے مردی ایک حدیث بھی اس مسئلے میں علمائے احتجاف کے پاس نہیں ہے اور ایسا ہی معاملہ آثارِ صحابہ و تابعین کا ہے۔ جیسا کہ آگے چل کر ہمارے دعوے کی صداقت روز روشن کی طرح واضح ہو جائے گی۔

بعون اللہ و توفیقہ۔

دوسری گزارش یہ ہے کہ موصوف نے فرمایا ہے: ”عورتوں کی نماز کا طریقہ بالکل مردوں کی طرح ہونا کسی بھی حدیث سے صراحةً ثابت نہیں ہے۔“

یہ بات ایک حد تک صحیح ہے، لیکن اس کا مطلب غلط لیا گیا ہے۔ یعنی کلمة الحق ارید بھا الباطل ”بات صحیح ہے، لیکن اس سے مراد باطل لیا گیا ہے“ کے مصدق اس بات

کو سمجھنے کے لیے ایک بنیادی نکتے کو سمجھنا ضروری ہے۔

اسلام کی رُو سے عورت کا دائرہ کارگھر یا امور خانہ، حمل و رضاعت اور بچوں کی نگرانی و حفاظت تک محدود ہے۔ اور مرد کا دائرہ کار معاشی جدوجہد اور تمام بیرونی معاملات (سیاست، امور جہانی، جہاد و قاتل وغیرہ) تک وسیع ہے۔ اس لیے شریعت نے مردوں کی عورت دونوں کو ان کی الگ الگ ذمے داریوں اور طبعی اوصاف کا لحاظ کرتے ہوئے ایک دوسرے سے مختلف احکام بھی دیے ہیں۔ لیکن جہاں جدا گانہ صلاحیتوں اور اسی کے حساب سے مختلف فرائض کا مسئلہ نہیں ہے وہاں ان دونوں کے لیے مشترکہ احکام بھی دیے ہیں۔ اس اعتبار سے احکام کی تین صورتیں بنتی ہیں۔

۱- وہ احکام، جن کا تعلق مرد کے دائرہ عمل اور اس کی منفرد خصوصیات اور صلاحیتوں اور اس کے خاص فرائض و واجبات سے ہے۔

۲- وہ احکام، جن کا تعلق عورت کے دائرہ عمل اور اس کی صنفی خصوصیات اور اس کے خاص فرائض و واجبات سے ہے۔

۳- وہ احکام، جن کا تعلق کسی بھی خصوصی صنف یا اس پر مبنی مسائل سے نہیں ہے بلکہ وہ عام ہیں جن کو مرد و عورت دونوں یکساں طور پر کر سکتے ہیں۔ کسی کی بھی صنفی خصوصیات ان کے کرنے میں رکاوٹ نہیں بنتیں، اس لیے شریعت نے بھی ان کے لیے الگ الگ احکام تجویز نہیں کیے۔

اول الذکر قسم کے احکام کے مکلف صرف مرد ہیں اور ان میں مخاطب بھی وہی سمجھے جائیں گے۔

ثانی الذکر قسم کے احکام کی مکلف صرف عورتیں ہیں اور ان میں مخاطب وہی سمجھی جائیں گی۔ البتہ ثالث الذکر قسم کے احکام کے دونوں ہی مکلف اور دونوں ہی ان کے

مخاطب سمجھے جائیں گے۔

ایمان و اعتقاد، عبادات اور اخلاقیات کی تمام تعلیمات، اسی تیسری قسم میں داخل ہیں اور دونوں ہی ان کے یکساں طور پر مکلف اور مخاطب ہیں۔ الایہ کہ شریعت ان میں سے کسی حکم سے کسی ایک کو مستثنی کر دے۔ جب تک کوئی استثناء کسی صحیح دلیل (قرآن کی آیت یا صحیح حدیث) سے ثابت نہیں ہوگا، مرد و عورت دونوں کے لیے ایک ہی حکم ہوگا۔

جیسے اقیموا الصلوٰۃ و آتوا الزکوٰۃ میں نمازو زکوٰۃ کا حکم ہے، اس میں مرد و عورت دونوں شامل ہیں۔ اس لیے دونوں ہی اس کے مکلف ہیں اور ان کا طریقہ ادائیگی بھی دونوں کے لیے یکساں ہوگا جب تک کسی ایک صنف کے لیے کوئی خاص استثناء ثابت نہیں ہوگا۔

جیسے عورت کے لیے استثناء ہے کہ حیض و نفاس کے ایام میں اس کے لیے نماز معاف ہے، نماز میں سر کا ڈھانپنا اس کے لیے ضروری ہے۔ امام بھول جائے تو امام کو متنبہ کرنے کے لیے مرد سبحان اللہ کہے اور عورت تصفیق کرے (یعنی ہتھیلی پر ہتھیلی مارنے، سبحان اللہ نہ کہے) یا اور بھی جو استثناء ثابت ہے، اس میں فرق ہوگا، اس کے علاوہ کوئی فرق نہیں ہوگا۔

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كَتَبْ عَلَيْكُم الصِّيَامُ﴾ ”اے ایمان والو! تم پر روزہ رکھنا فرض کیا گیا ہے۔“ آمنوا اور علیکم، دونوں جمع مذکور کے صیغہ ہیں، اس کے باوجود اس کے مخاطب صرف مومن مرد ہی نہیں، مومن عورتیں بھی ہیں۔ دونوں کے لیے رمضان المبارک کے روزے فرض ہیں۔ الایہ کہ کسی کے لیے استثناء ثابت ہو۔ اس حکم صیام میں عورت کے لیے یہ استثناء ثابت ہے کہ وہ حیض و نفاس کے ایام میں روزے نہیں رکھ سکتی۔ اس کے علاوہ وہ روزے کے دیگر احکام میں مرد کے ساتھ شامل ہوگی۔

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قاتلُوا الَّذِينَ يُلُونَكُم مِّنَ الْكُفَّارِ﴾ (التوبۃ: ۱۲۳)

”اے ایمان والو! ان کافروں سے لڑو جو تمہارے آس پاس ہیں۔“ اس میں اہل ایمان سے خطاب کر کے ان کو جہاد کرنے کا حکم دیا جا رہا ہے۔ لیکن یہ حکم چونکہ مرد کے دائرہ عمل سے تعلق رکھتا ہے، اس لیے اس حکم کی مخاطب مومن عورتیں نہیں ہیں۔ وعلیٰ هذا القياس دیگر احکام و مسائل ہیں۔

اس بنیادی سکنے کی روشنی میں ہم عرض کریں گے کہ نماز ایک عبادت ہے، اس کا حکم مردوں کو ہے دنوں اس کو ادا کرنے کے پابند ہیں۔ یہ دنوں نماز کس طرح ادا کریں گے؟ بالکل اس طرح، جس طرح رسول اللہ ﷺ نے اس کو ادا کیا ہے یا ادا کرنے کا حکم دیا ہے۔ اس کی ادائیگی کے طریقے میں دنوں کے درمیان کوئی فرق کرنا جائز نہیں ہو گا، سوائے اس فرق کے جس کی وضاحت رسول اللہ ﷺ کی حدیث میں ملے گی۔ اور حدیث رسول میں ہمیں سوائے ان فرقوں کے اور کوئی فرق نہیں ملتا۔ وہ فرق حسب ذیل ہیں۔

① عورت سرڈھانپ کر نماز پڑھے۔

② عورت سبحان اللہ کہنے کی بجائے تصفیق کرے۔

③ عورت کے لیے مسجد میں آ کر باجماعت نماز پڑھنا ضروری نہیں ہے۔

④ عورت مردوں کی امامت نہیں کر سکتی۔

اس لیے مولانا سکھروی صاحب کا یہ کہنا کہ ”عورتوں کی نماز کا طریقہ بالکل مردوں کی طرح ہونا کسی بھی حدیث سے صراحتہ ثابت نہیں ہے۔“ بڑا عجیب ہے۔ کیونکہ اس کی صراحت کی ضرورت ہی نہیں ہے۔ جب شریعت نے دنوں کے درمیان فرق کیا ہی نہیں ہے، تو صاحب شریعت یہ کس طرح فرماسکتے تھے کہ عورتوں کا طریقہ نماز بالکل مردوں کی طرح ہے۔

اس کی مثال اس طرح سمجھی جاسکتی ہے، شریعت نے مرد اور عورت دنوں کو رمضان

المبارک کے روزے رکھنے کا حکم دیا ہے۔ لیکن ان دونوں کے احکام کے درمیان کوئی فرق بیان نہیں کیا ہے۔ اس کا صاف مطلب یہ ہے کہ جس طرح ایک مومن مرد روزہ رکھے گا، بالکل اسی طرح ایک مومن عورت بھی روزہ رکھے گی۔ لیکن کچھ لوگ عورت کے لیے مرد سے مختلف احکام گھر لیں۔ اس کی دلیل ان سے پوچھی جائے تو وہ کہیں کہ عورتوں کے روزے رکھنے کا طریقہ بالکل مردوں کی طرح ہونا کسی بھی حدیث سے صراحةً ثابت نہیں ہوتا۔ ایمانداری سے فرمائیے یہ کوئی دلیل ہے؟ یا اس ”دلیل“ سے مرد و عورت کے درمیان خود ساختہ فرق ثابت ہو جائے گا؟ فرق تو تب ثابت ہو گا جب آپ نصوصِ شریعت (قرآن کریم یا احادیث) سے اس فرق کو ثابت کریں گے۔

بنابریں اگر مولا نا موصوف کا یہ دعویٰ صحیح ہوتا کہ ”خواتین کا طریقہ نماز“ مردوں کے طریقے سے جدا ہونا بہت سی احادیث اور آثار صحابہ و تابعین سے ثابت ہے۔ تو پھر ان کو الفاظ کے یہ طوطا مینا اڑانے کی ضرورت پیش نہ آتی۔ لیکن چونکہ ان کو اپنی پیش کردہ احادیث کی حقیقت کا علم ہے، گوہہ اپنے عوام کو اندھیرے میں رکھے ہوئے ہیں، اس لیے وہ مختلف قسم کی خنسازی پر مجبور ہیں۔

تیرا دعویٰ ان کا ہے کہ چاروں ائمہ فقہاء اس بات پر متفق ہیں۔ اس دعوے کو بھی ثابت کرنے کے لیے موصوف نے جو کرتب دکھائے ہیں اور جس بازی گری کا مظاہرہ کیا ہے۔ اس کو ہم اس کے مقام پر جب اس دعوے کی حقیقت پر گفتگو ہو گی، واضح کریں گے۔

### احادیث و آثار صحابہ و تابعین کی اصل حقیقت

اب ہم سب سے پہلے ان دلائل کا جائزہ لیتے ہیں جو انہوں نے احادیث و آثار صحابہ کے نام سے پیش کیے ہیں۔ لیجیے ملاحظہ فرمائیے اور ان کی خوفِ الہی سے بے نیازی پر بھی خون کے آنسو روئے۔

## مولانا سکھروی صاحب کے دلائل - پہلی دلیل:

[عن ابن عمر رضي الله عنه انه سئل كيف كان النساء يصلين على عهد رسول الله

صلى الله عليه وسلم قال كن يتربعن (يتربعن؟) ثم أمرن ان يحتفزن]

”حضرت ابن عمر رضي الله عنه سے پوچھا گیا کہ خواتین حضور اکرم ﷺ کے عہد مبارک میں کس طرح نماز پڑھتی تھیں تو انہوں نے فرمایا کہ پہلے چار زانو ہو کر پڑھتی تھیں پھر انہیں حکم دیا گیا کہ خوب سٹ کر نماز ادا کریں۔“ (جامع المسانید، ص: ۲۰۰،

ج:۱) - (خواتین کا طریقہ نماز، ص: ۳۸)

اولاً: موصوف نے مذکورہ حوالے کے ساتھ یہ پہلی حدیث پیش کی ہے۔ اس میں پہلے چار زانو ہو کر پڑھنے کا کیا مطلب اور کیا طریقہ ہے؟ اسی طرح خوب سٹ کر نماز ادا کریں کا کیا مطلب ہے؟ کب سٹھنا ہے؟ کس طرح سٹھنا ہے؟ موصوف نے ان چیزوں کی کوئی وضاحت نہیں کی۔ کم از کم ہماری سمجھ میں دونوں باتیں نہیں آئیں۔

ثانیاً: تلاش بسیار کے باوجود ہمیں یہ حدیث نہیں ملی، محوالہ بالا، کتاب میں نہ دیگر مظاہن میں۔ اگر موصوف اس کا مکمل حوالہ پیش کر دیں تو ہم ان کے ممنون ہوں گے۔ کیونکہ جب تک یہ کسی کتاب میں نہیں ملے گی، اس کی اسنادی حیثیت واضح نہیں ہوگی اور اس کی اسنادی حیثیت کی وضاحت کے بغیر یہ کسی کام کی نہیں۔ نہ اسے حدیث رسول ہی تسلیم کیا جا سکتا ہے۔ اگر واقعی یہ حدیث ہے تو اس کا مأخذ اور حوالہ کیا ہے؟ گویا پہلی دلیل ہی حوالے اور اتے پتے کے بغیر ہے، یوں موصوف کی ساری کاوش سچ مجھ اس شعر کی مصدقہ ہے۔

خشت اول چوں نہد معمار کج تاثر یا می رو د دیوار کج

دوسری دلیل:

[وعن وائل بن حجر رضي الله عنه قال، قال لى رسول الله صلى الله عليه

وسلم: يا وائل بن حجر! اذا صلیت فاجعل يديک حذاء اذنيك  
والمرأة تجعل يديها حذاء ثدييها]

”حضرت وائل بن حجر رض فرماتے ہیں کہ مجھے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسالم نے نماز کا طریقہ سکھایا، تو فرمایا کہ اے وائل بن حجر! جب تم نماز شروع کرو تو اپنے ہاتھ کا نوں تک اٹھاؤ اور عورت اپنے ہاتھ چھاتیوں تک اٹھائے۔“ (جمع الزوائد ص: ۱۰۳، ج: ۲)۔ (خواتین کا طریقہ نماز)

**حوالہ** یہ حدیث، واقعی محلہ کتاب میں موجود ہے۔ لیکن وہاں اس حدیث کے بعد یہ الفاظ بھی موجود ہیں۔ (وفیہ) ام یحییٰ بنت عبدالجبار لم اعرفها۔ اس روایت کی سند میں ایک راویہ ام یحییٰ ہے جسے میں نہیں جانتا۔

موصوف کی علمی دیانت دیکھیے کہ وہاں، جہاں سے انہوں نے یہ نقل کی ہے، یہ صراحة موجود ہے کہ اس میں ایک راویہ مجهول ہے۔ اس کے بعد اسے حدیث رسول کہہ کر بیان کر دیا ہے۔ حالانکہ جس سند میں ایک راوی بھی مجهول ہو وہ حدیث ناقابل جحت ہوتی ہے۔ اس کو استدلال میں پیش کیا ہی نہیں جا سکتا۔ اور یہ اصول موصوف کو بھی معلوم ہے، اسی لیے انہوں نے یہ چاکب دستی کی کہ صاحب کتاب علامہ پیشی نے تو اس کی اسنادی حیثیت کو واضح کر دیا، لیکن موصوف نے اسے حذف کر دیا۔ ایسے ہی لوگوں کے لیے کہا گیا ہے۔ ہیں کو اکب کچھ نظر آتے ہیں کچھ دیتے ہیں دھوکہ یہ بازی گر کھلا اسے حدیث رسول کہنا اور اس سے مسئلہ ثابت کرنا، بڑی دیدہ دلیری اور نہایت شوخ چشمانہ جسارت ہے۔ ع یہ انہی کا کام ہے جن کے حوصلے ہیں زیاد تیری دلیل:

[عن یزید بن حبیب ان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مَرَّ عَلَی امْرَاتِنْ

تصلیان فقال اذا سجدتما فضما بعض اللحم الى الارض فان المرأة

ليست في ذلك كالرجل []

”رسول اللہ ﷺ دعورتوں کے پاس سے گزرے جو نمار پڑھ رہی تھیں، آپ ﷺ نے ان کو دیکھ کر فرمایا کہ جب تم سجدہ کرو تو اپنے جسم کے بعض حصوں کو زمین میں چمٹا دو، اس لیے کہ ان میں عورت مرد کے مانند نہیں ہے۔“

(السنن للیحقی، ص: ۲۲۳، ج: ۲- اعلاء السنن بحوالہ مرا ایل ابی داؤد، صفحہ ۱۹، ج: ۳)

**جواب** یہ روایت مرسل ہے اور وہ بھی سند اصحیح نہیں۔ اول تو محدثین کے نزدیک مرسل روایت ہی ناقابل جحت ہوتی ہے۔ کیونکہ اس میں تابعی رسول اللہ ﷺ سے براہ راست روایت کرتا ہے حالانکہ اس نے تو نبی ﷺ سے وہ حدیث نہیں سنی ہوتی۔ اس تابعی نے وہ حدیث کس سے سنی؟ اس کا وہ ذکر نہیں کرتا۔ اس میں بھی یزید بن حبیب تابعی ہے لیکن وہ رسول اللہ ﷺ سے بیان کر رہا ہے درمیان کے واسطے کا وہ ذکر رہی نہیں کر رہا۔ اسی لیے محدثین مرسل روایت کو منقطع بھی کہتے ہیں۔ اور منقطع روایت نامقبول ہوتی ہے۔ علاوہ ازیں اس میں ایک راوی سالم ہے جو متذوک ہے۔ بنابریں یہ روایت بھی محدثانہ اصول کی روشنی میں ناقابل اعتبار اور ناقابل جحت ہے۔ اسی لیے خود امام تیہقی نے بھی اسے منقطع کہہ کر رہی اپنی کتاب میں نقل کیا ہے۔

چوہی دلیل:

[عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا جلست المرأة للصلوة وضعفت فخذها على فخذها الاخرى و اذا سجدت الصقت بطنهما في فخذديها كا ستر ما يكون لها و ان الله تعالى ينظر اليها ويقول يا ملائكتي اشهدكم انني قد غفرت لها]

”حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ و سلم کا ارشاد ہے کہ نماز کے دوران جب عورت بیٹھے تو اپنی ایک ران کو دوسری ران پر رکھے اور جب سجدہ میں جائے تو اپنے پیٹ کو اپنی دونوں رانوں سے ملالے اس طرح کہ اس سے زیادہ سے زیادہ ستر ہو سکے اور اللہ تعالیٰ اس کی طرف دیکھتے ہیں اور فرشتوں سے فرماتے ہیں کہ اے فرشتو! تم گواہ رہو! میں نے اس عورت کی بخشش کر دی۔“ (خواتین کا طریقہ نماز، ص: ۲۰۳)

**(جواب)** سجادہ اللہ! اس خفی طریقہ نماز کی کتنی فضیلت ہے؟ لیکن مولانا سکھروی صاحب نے اتنی ”اہم حدیث“ کا کوئی حوالہ ہی نہیں دیا اور اسے بغیر حوالے کے اس کتاب میں نقل کر دیا ہے۔ ایسا کیوں کیا گیا ہے؟ ہمارے خیال میں اس کی وجہ اس کا حدیث رسول نہ ہونا ہے۔ کیونکہ یہ روایت سنن الکبریٰ لیہیقی میں موجود ہے لیکن امام نیہقی نے اس کی بابت کہا ہے۔ [لا یحتاج بامثالها] یہ سخت ضعیف ہے اس جیسی روایت سے استدلال نہیں کیا جا سکتا۔ اس کے بعد انہوں نے اس روایت کے سب سے اہم راوی ابو مطیع الحکم بن عبد اللہ کی بابت کہا ہے: ”اس کی حدیثیں واضح طور پر ضعیف ہوتی ہیں اور اس کی اکثر روایت کردہ حدیثوں کی متابعت نہیں کی جاتی۔ اسے امام تیجی بن معین وغیرہ نے ضعیف قرار دیا ہے۔“ اس روایت کی بابت یہ ساری تفصیل اسی جگہ پر موجود ہے جس جگہ سے اسے نقل کیا گیا ہے اور وہ ہے امام نیہقی کی السنن الکبریٰ، ج: ۲، ص: ۲۲۲، ۲۲۳، طبع قدیم اور طبع جدید کا صفحہ ہے ۳۱۵، ۳۱۶، ج: ۲۔ لیکن مولانا سکھروی صاحب نے اس کا حوالہ دینا ہی مناسب نہیں سمجھا۔ اس کی وجہ وہی ہے جو ہم نے بیان کی۔

پانچویں دلیل:

[عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ التَّسْبِيحُ

لِلرِّجَالِ وَالْتَّصْفِيقِ لِلنِّسَاءِ] (ترمذی، صفحہ: ۸۵، سعید کمپنی، مسلم

شریف، صفحہ: ۱۸۱، ج: ۱)

”حضور اکرم ﷺ کا ارشاد ہے (کہ اگر نماز کے دوران کوئی ایسا امر پیش آ جائے جو نماز میں حارج ہوتا) مردوں کے لیے یہ ہے کہ وہ تسبیح کہیں اور عورتیں صرف تالی بجا کیں۔“

**جواب** یہ حدیث صحیح ہے، اس میں مرد اور عورت کے لیے جو فرق بتایا گیا ہے، اس پر عمل کرنا ضروری ہے۔ لیکن یہ اس صورت میں ہے کہ جب عورتیں بھی مسجد میں مردوں کے ساتھ جماعت کے ساتھ نماز پڑھیں۔ جیسے نبی ﷺ کے زمانے میں عورتیں بھی مسجد نبوی میں آ کر جماعت کے ساتھ نماز پڑھتی تھیں۔ مردوں کی صفائی آگے ہوتی تھیں اور عورتوں کی صفائی پیچھے۔ اس حدیث میں نبی ﷺ نے حکم دیا ہے کہ امام بھول جائے تو اسے متنبہ کرنے کے لیے مرد سجاح اللہ کہیں۔ اور مردوں میں سے کوئی نہ بولے تو عورتیں تالی بجا کر امام کو متنبہ کریں۔ لیکن ہم مولانا سکھروی صاحب سے پوچھتے ہیں کہ کیا وہ اس حدیث کو مانتے ہیں؟ ہمارا عویٰ ہے کہ وہ اس صحیح حدیث کو نہیں مانتے۔ کیونکہ اس حدیث کو ماننے کا مطلب یہ ہے کہ عورتوں کو بھی مسجد میں آ کر نماز باجماعت پڑھنے کی اجازت ہو۔ نبی ﷺ نے تو یہ اجازت دی ہے، اسی لیے آپ نے مذکورہ حکم بھی بیان فرمایا۔ لیکن فقہ حنفی میں یہ اجازت ہی نہیں ہے کہ عورت مسجد میں آ کر باجماعت نماز پڑھے۔ جب ایسا ہے تو اس کا واضح مطلب ہے کہ احناف اس حدیث کو نہیں مانتے۔ لیکن اہل حدیث الحمد للہ مانتے ہیں۔

چھٹی دلیل:

[قال ابوبکر بن ابی شیبۃ سمعت عطاء سئل عن المرأة کیف ترفع یدیها

فی الصلاة قال حذو ثدییها (وقال ايضاً بعد اسطر) لا ترفع بذلک یدیها  
کالرجل و اشار فخض یدیه جداً و جمعها اليه جداً وقال ان للمرأة هیئة  
لیست للرجل] (المصنف لا بی بکر بن ابی شیبۃ، ص: ۲۳۹، ج: ۱)

”امام بخاری رض کے استاذ ابو بکر بن ابی شیبۃ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت  
عطاء سے سنا کہ ان سے عورت کے بارے میں پوچھا گیا کہ وہ نماز میں ہاتھ کیسے  
اٹھائے؟ تو انہوں نے فرمایا کہ اپنی چھاتیوں تک۔ اور فرمایا نماز میں اپنے ہاتھوں  
کو اس طرح نہ اٹھائے جس طرح مرد اٹھاتے ہیں اور انہوں نے اس بات کو جب  
اشارة سے بتلایا تو اپنے ہاتھوں کو کافی پست کیا اور ان دونوں کو اچھی طرح ملایا اور  
فرمایا کہ نماز میں عورت کا طریقہ مردوں کی طرح نہیں ہے۔“ (خواتین کا طریقہ  
نماز، ص: ۲۲، ۲۱)

**جواب** یہ دو اثر ہیں، یعنی تابعی کے دو قول ہیں۔ لیکن مولانا سکھروی نے ان دونوں کو  
ایک بنا کر پیش کیا ہے۔ حالانکہ ان دونوں اثروں کی سند الگ الگ ہے۔ موصوف نے ان  
کی سند میں حذف کر دی ہیں۔ تاکہ ان کی اصل حقیقت واضح نہ ہو سکے۔ اس سے قبل ان  
روایات میں بھی انہوں نے تلبیس اور کتمان سے کام لیا تھا، جو انہوں نے احادیث رسول  
کے نام سے پیش کیں، جن کی حقیقت ہم واضح کر آئے ہیں۔

اس سلسلے میں بھی پہلی گزارش یہ ہے کہ جب مرد و عورت کے درمیان وہ فرق، جو  
موصوف بیان کرتے ہیں، کسی بھی صحیح حدیث سے وہ ثابت نہیں کر سکتے تو کسی صحابی یا  
تابعی کے قول سے وہ کس طرح ثابت ہو سکتا ہے؟ دوسری بات یہ ہے کہ سند کے اعتبار  
سے بھی یہ دونوں قول ضعیف ہیں۔ پہلے قول کی پوری سند اس طرح ہے۔

[حدثنا هشیم قال انا شیخ لنا قال سمعت عطاء] ابو بکر بن ابی شیبۃ کہتے ہیں کہ

ہمیں ہشیم نے بیان کیا، ہشیم نے کہا، ہمیں ہمارے ایک شیخ (استاذ) نے خبر دی، اس شیخ نے کہا، میں نے عطا سے سنا..... اس سلسلہ سند سے واضح ہے کہ ابو بکر بن ابی شیبہ (صاحب کتاب "المصنف") نے یہ بات حضرت عطا (تابعی) سے نہیں سنی۔ جب کہ مولانا سکھروی صاحب نے لکھا ہے۔

"امام بخاری رضی اللہ عنہ کے استاذ ابو بکر بن ابی شیبہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت عطا سے سنا....."

درمیان کے دو واسطے موصوف نے چھوڑ دیے۔ ہشیم اور اس کے ایک شیخ کا، عطا سے سنے والے وہ شیخ ہیں نہ کہ ابو بکر بن ابی شیبہ۔ اب وہ شیخ کون ہیں؟ اور وہ کیسے ہیں؟ ثقہ ہیں یا ضعیف؟ جب تک اس شیخ کی بابت یہ تفصیل معلوم نہیں ہوگی، یہ قول ضعیف اور پایہ اعتبار سے ساقط ہوگا۔

دوسرے اثر کی سند ہے، حدیثاً محمد بن بکر عن ابن جریح قال قلت لعطا ..... یعنی صاحب کتاب (المصنف) امام ابو بکر بن ابی شیبہ کہتے ہیں کہ ہمیں محمد بن بکر نے بیان کیا، انہوں نے ابن جریح سے، ابن جریح نے کہا، میں نے عطا سے کہا۔ آگے وہ قول ہے جو سکھروی صاحب نے نقل کیا ہے۔

اس میں ابن جریح اگرچہ ثقہ راوی ہے۔ لیکن محمد شین نے اس کی بابت دو باتوں کی صراحة کی ہے۔ ایک تو یہ کہ ابن جریح اگر کہے سمعت "میں نے سنا" یا سائل "میں نے سوال کیا" یا "آخر نی" "اس نے مجھے خبر دی۔" تو وہ روایت صحیح ہے۔ لیکن جب وہ کہے کہ "فلا نے کہا" یا "مجھے خبر دی گئی ہے" تو ایسی روایات مکفر ہیں۔ دوسرے امام ابو بکر کہتے ہیں کہ "میں نے امام علی بن مدینی کی کتاب میں دیکھا، میں نے یحییٰ بن سعید سے ابن جریح کی اس حدیث کی بابت پوچھا جو وہ حضرت عطا سے عن سے روایت

کرے؟ تو انہوں نے کہا، وہ حدیث ضعیف ہے۔ میں نے یجی سے کہا، وہ اسے [خبرنی] کے لفظ سے روایت کرتا ہے، انہوں نے کہا پھر بھی وہ کچھ نہیں، عطاء سے بیان کردہ سب روایات ضعیف ہیں۔” (دیکھیے ”تہذیب الکمال“، المزدی، ج: ۱۲، ص: ۶۰-۶۳۔ دارالفکر، بیروت، لبنان) اس صراحت کی رو سے یہ دوسر اثر (قول تابعی) بھی غیر صحیح ہے کیونکہ یہ ایک تلفظ قال سے ہے۔ دوسرے یہ عطاء سے بیان کرتا ہے، اور ابن جرتج کی وہ روایت جو وہ عطاء سے کرے چاہے [آخرنی] سے ہی کرے، وہ کسی کام کی نہیں۔

علاوہ ازیں اسی بات اور اسی صفحے پر دو اثر اور ہیں، ان سے عورت کے لیے بھی ہاتھوں کو کندھوں تک اٹھانے ہی کا اثبات ہوتا ہے، ملاحظہ فرمائیے!

حضرت عبدالرب بن زیتون کہتے ہیں:

[رأيت أم الدرداء ترفع كفيها حذو منكبيها حين تفتح الصلاة فإذا قال الإمام، سمع الله لمن حمده رفع يديها، قالت اللهم ربنا لك الحمد]

”میں نے حضرت ام درداء رض کو دیکھا کہ جب وہ نماز شروع کرتیں تو اپنی تیکھلیاں، اپنے کندھوں تک اٹھاتیں۔ اور جب امام (رکوع سے اٹھتے ہوئے) [سمع الله لمن حمده] کہتا، تو اپنے ہاتھ (کندھوں تک) اٹھاتیں (یعنی رفع الیدین کرتیں) اور کہتیں، اللهم ربنا لك الحمد۔“

دیکھیے اس اثر میں ایک صحابیہ کا وہ عمل بیان ہو رہا ہے جس میں الہدیث کے موقف کی واضح تائید ہے۔

دوسر اثر ہے۔ اس میں امام اوزاعی، امام زہری سے روایت کرتے ہیں کہ امام زہری نے کہا۔ ترفع یدیها حذو منکبیها ”عورت اپنے ہاتھ اپنے کندھوں تک اٹھائے۔“ اس میں بھی الہدیث ہی کی تائید ہے۔ یہ دونوں اثر مصنف ابن ابی شیبہ کے اسی صفحے

پر موجود ہیں جن سے حدیث رسول [صَلَّوَ أَكَمَ رَأَيْتُمُونِي أُصْلَلِي] کی تائید ہو رہی ہے۔ علاوہ ازیں صحیح بخاری میں حضرت ام درداء کا یہ عمل بھی موجود ہے کہ وہ نماز میں مردوں ہی کی طرح بیٹھتی تھیں [وَكَانَتْ أَمُ الدَّرْدَاءْ تَجْلِسُ فِي صَلَاتِهَا جَلْسَةُ الرَّجُلِ] (صحیح بخاری، الاذان، باب سنة الجلوس في التشهيد، حدیث: ۸۲۶ کے بعد) ”حضرت ام درداء رض اپنی نماز میں اس طرح بیٹھتی تھیں جیسے مرد بیٹھتے ہیں اور وہ فقیہہ تھیں۔“

اس سے مراد تشهید میں بیٹھنے کی کیفیت ہے۔ یعنی تشهید وغیرہ میں عورت اور مردوں کو میں سے کوئی بھی چار زانوں نہیں بیٹھنے گا بلکہ دونوں ہی سنت کے مطابق بیٹھیں گے اور سنت کے مطابق بیٹھنا کس طرح ہے؟ وہ امام بخاری نے اس باب کے تحت احادیث سے بیان کیا ہے اور وہ یہ ہے کہ پہلے تشهید میں بیٹھ کر دائیں پیر کو کھڑا رکھنا ہے اور بائیں پیر کو اندر کی طرف موڑنا ہے اور آخری تشهید میں بائیں پیر کو آگے نکالنا ہے اور دائیں پیر کو کھڑا رکھنا اور چوتھوں پر بیٹھنا ہے۔ اس کو حدیث میں توڑک سے تعبیر کیا گیا ہے۔

اس کو امام بخاری رض کا ترجمۃ الباب میں لانے سے مقصد یہ واضح کرنا ہے کہ اس مسئلے میں مرد اور عورت کے درمیان کوئی فرق نہیں ہے۔

مولانا سکھروی کی ساتوں دلیل:

[حدثنا ابو الاحوص عن ابی اسحاق و عن الحارث عن علی رض قال

اذا سجدت المرأة فلتختفز ولتضم فخذيها]

”حضرت علی رض سے روایت ہے کہ فرمایا جب عورت سجدہ کرے تو سرین کے بل بیٹھے اور اپنی رانوں کو ملائے۔“

آٹھویں دلیل:

[عن ابن عباس رضی اللہ عنہ انه سئل عن صلاة المرأة فقال تجتمع وتحتفز]

”حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے عورت کی نماز کے متعلق پوچھا گیا تو فرمایا کہ (سب اعضاء کو) ملائے اور سرین کے بل بیٹھے۔“ (خواتین کا طریقہ نماز، ص: ۳۲-۳۳)

جواب نمبر ۸: حضرت علی کا پہلا اثر سنن بیہقی کے حوالے سے حوالے سے نقل کیا گیا ہے۔ لیکن وہاں صرف [فلتضم فخذيهما] کے الفاظ ہیں [فلت حتفز] نہیں ہے۔ شاید اس روایت میں حضرت علی سے روایت کرنے والا حارث بن عبد اللہ الاعور ہے، جس کی بابت حافظ ابن حجر رحمۃ اللہ علیہ نے کہا ہے کہ یہ فرض کے ساتھ متمہم ہے، علاوہ ازیں اس کی حدیث میں ضعف ہے اور بعض محدثین نے اس کو کذب کہا ہے۔ (تقریب و تہذیب الکمال، ترجمہ حارث بن عبد اللہ الاعور) گویا یہ اثر سند کے اعتبار سے ضعیف اور ناقابل جحت ہے۔

آٹھواں اثر حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ کا ہے جس کا کوئی حوالہ درج نہیں۔ ہم نے اپنے طور پر کچھ مظاہن دیکھے، لیکن یہ اثر نہیں ملا۔ ظاہر بات ہے ایسے اثر کی کیا حیثیت ہے؟ علاوہ ازیں اس میں کس کیفیت کا بیان ہے؟ اس کی بھی وضاحت نہیں۔ عربی کے جو الفاظ ہیں اس کا ترجمہ تو ہے ”وہ مجتمع ہو جائے اور سکڑ جائے“، لیکن وہ کب مجتمع ہو اور کب سکڑے؟ اس کی کوئی وضاحت نہیں ہے۔ مولانا سکھروی صاحب نے اس کا ترجمہ کیا ہے۔ ”(سب اعضاء کو) ملائے اور سرین کے بل بیٹھے۔“

لیکن یہ ترجمہ الفاظ سے مطابقت نہیں رکھتا۔ بہر حال ترجمے اور اس کے مفہوم پر بحث تو بعد کی بات ہے، پہلے اس کا حدیث یا صحابی کا اثر (قول) ہونا تو ثابت کیا جائے۔ سجدے کی کیفیت کے بارے میں بالکل واضح فرمانِ رسول اور عمل نبوی: مذکورہ غیر مستند آثارِ صحابہ کے مقابلے میں رسول اللہ ﷺ کا فرمان دیکھیے جس میں

نہایت واضح الفاظ میں سجدے کی مذکورہ کیفیت سے منع فرمایا گیا ہے جس کا اثبات احتفاف کی طرف سے عورتوں کیلئے کیا جا رہا ہے۔ ذرا ملاحظہ فرمائیے: رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

[إِعْتَدِلُوا فِي السُّجُودِ : وَلَا يَنْبَسِطُ أَحَدُكُمْ ذِرَاعَيْهِ إِنْبَسَاطَ الْكَلْبِ]

(صحیح بخاری، الاذان، باب یفترش ذراعیه فی السجود، حدیث: ۸۲۲)

صحیح مسلم، الصلاة، باب الاعتدال فی السجود، وضع الكفیں علی

الارض ورفع المرفقین عن الجنبین ورفع البطن عن الفخذین فی السجود،

حدیث: ۴۹۳، به ترقیم فواد عبد الباقی)

”سجدے میں اعتدال اختیار کرو اور تم میں سے کوئی شخص اپنے بازو (زمین پر)

اس طرح نہ بچھائے جیسے کتابچھاتا ہے۔“

اس حدیث میں نبی ﷺ نے مسلمانوں کو خطاب کر کے سجدے کی حالت میں اپنے بازوں کو زمین پر بچھانے سے نہ صرف منع فرمایا بلکہ اس طرح کرنے کو کتنے کے ساتھ تشبیہ دی۔ آپ کے اس خطاب میں مرد اور عورت دونوں شامل ہیں۔ ہاں اگر عورتوں کے لیے سجدے کی الگ کیفیت حدیث سے ثابت ہوگی، تو پھر عورتوں اس میں شامل نہیں ہوں گی۔ لیکن کسی بھی حدیث میں عورتوں کے لیے سجدے کے احکام مردوں سے الگ اور مختلف بیان نہیں کیے گئے ہیں۔ جیسا کہ گز شنہ گفتگو سے واضح ہے۔

اس حدیث پر امام بخاری اور مسلم میں امام نووی نے جو باب باندھے ہیں، اس سے سجدے کی کیفیت بالکل واضح ہو جاتی ہے۔ امام بخاری ہبہ نے اس حدیث سے پہلے حضرت ابو حمید ساعدی رضی اللہ عنہ کی حدیث سے، جس میں انہوں نے نبی ﷺ کی پوری نماز - صحابہ کرام ﷺ کے ایک مجمع میں۔ بیان فرمائی، سجدے کی کیفیت والا یہ تکڑا بیان کیا

۔۔۔

[وقال ابو حمید : سجد النبی ﷺ و وضع یدیہ غیر مفترش ولا

قابضهما] (صحیح بخاری، حوالہ مذکور)

”ابو حمید رضی اللہ عنہ نے کہا: نبی ﷺ نے سجدہ کیا اور اپنے ہاتھ (زمین پر اس طرح رکھ کر) وہ نہ بچھے ہوئے تھے اور نہ پہلوؤں کے ساتھ ملے ہوئے تھے۔“

امام نووی نے صحیح مسلم میں اس حدیث پر جو باب باندھا ہے، جو پہلے حوالے میں درج ہے، اس سے سجدے کی مطلوبہ کیفیت بالکل واضح ہو جاتی ہے۔ اس کا ترجمہ حسب ذیل ہے۔

”سجدے میں اعتدال کا بیان، نیز سجدے میں دونوں ہتھیلیوں کو زمین پر رکھنے کہنیوں کو پہلوؤں سے بلند رکھنے اور پیٹ کو دونوں رانوں سے اٹھا کر رکھنے کا بیان۔“

سجدے میں اعتدال کا کیا مطلب ہے؟ حافظ ابن حجر نے کہا: یعنی ”افتراض“ (بازو زمین پر بچھا دینے) اور قبض (کہنیوں کو پہلوؤں کے ساتھ ملانے) کے درمیان اعتدال و توسط اختیار کرو۔“ اور امام ابن دیق العید کہتے ہیں: ”یہاں اعتدال سے مراد شاید سجدے کو اس بیت اور کیفیت کے مطابق کرنا ہے جس کا حکم دیا گیا ہے۔“ (فتح الباری، ج: ۲، ص: ۳۹۰، باب مذکور، مطبوعہ دارالسلام - الریاض)

اس مختصر تفصیل سے نبی ﷺ کے سجدے کی کیفیت بھی واضح ہو جاتی ہے اور آپ کا وہ حکم بھی، جس میں آپ نے بلا تفریق مرد و عورت، سب کو اسی طرح سجدہ کرنے کا حکم دیا ہے جیسے آپ خود کیا کرتے تھے۔

بے بنیاد دعویٰ

مذکورہ آٹھ دلائل ذکر کرنے کے بعد (جن کی حقیقت ہم نے واضح کر دی ہے) مولانا سکھروی صاحب فرماتے ہیں:

”مذکورہ بالا احادیث اور آثار صحابہ و تابعین سے عورتوں کی نماز کا طریقہ مردوں کی

نماز سے واضح طور پر مختلف ہونا ثابت ہوا۔ اب اس بارے میں انہے فقه کے مسلک ملاحظہ فرمائیں۔” (ص: ۳۳)

لیکن ہم عرض کریں گے کہ احادیث تو کجا، موصوف مسئلہ زیر بحث میں ایک حدیث بھی پیش نہیں کر سکے۔ احادیث کے نام سے انہوں نے جو کچھ پیش کیا ہے، انہیں احادیث کہنا اور احادیث باور کرانا، جہنم کی وعید کا مستحق بننا ہے۔ اس لیے ہم پورے اخلاص اور خیر خواہانہ جذبے سے عرض کریں گے کہ ان کا مسلک کسی حدیث پر قطعاً مبنی نہیں ہے۔ وہ اس مسئلے میں حدیث کا حوالہ دینا چھوڑ دیں اور یہ باور کرانا ترک کر دیں کہ احناف کا یہ مسئلہ احادیث کے مطابق ہے۔ یہی صورت حال آثار صحابہ و تابعین کی ہے کہ سند کے اعتبار سے وہ بھی ضعیف اور ناقابل جلت ہیں۔

عالم عرب کے حنفی علماء کی علمی دیانت یا اعتراف بجز:

گز شستہ چند سالوں میں عالم عرب سے تین کتابیں چھپ کر آئی ہیں۔ تینوں کتابوں کا موضوع یہ ہے کہ حنفی فقہ کے سارے مسائل قرآن و حدیث کے مطابق ہیں۔ تینوں مؤلفین نے اس بات کے اثبات پر پورا ذور صرف کیا ہے۔ ہم نے ان تینوں کتابوں میں مرد و عورت کی نماز کے فرق کے دلائل بطور خاص کوشش کر کے دیکھئے، کیونکہ تینوں مؤلفین کا مقصد ہی اس تاثر یا حقیقت کی لنگی کرنا ہے کہ فقہ حنفی کا کوئی مسئلہ قرآن یا حدیث کے خلاف ہے۔ لیکن تینوں کتابیں دیکھنے کے بعد ہمیں سخت مایوسی ہوئی۔ کیونکہ تینوں نے مرد و عورت کی نماز کے درمیان فرق تو بیان کیا ہے۔ لیکن سوائے ایک مرسل روایت کے اور کوئی حدیث ان میں سے کسی نے بیان نہیں کی۔ سب نے صرف ایک عقلی دلیل کا سہارا لیا ہے کہ عورت کے لیے اس میں پر وہ زیادہ (اُسٹر) ہے۔

اس کا صاف مطلب یہ ہے کہ عالم عرب سے تعلق رکھنے والے حنفی علماء نے اس بات

کو تسلیم کر لیا ہے کہ اس مسئلے میں کوئی حدیث نہیں ہے۔ اگر ہوتی تو یقیناً وہ اسے پیش کرتے، کیونکہ ان کا تو مقصد تالیف ہی حنفی فقہ کے مسائل کو قرآن و حدیث کے مطابق ثابت کرنا ہے۔

دوسری بات یہ واضح ہوتی کہ عرب کے حنفی علماء پاک و ہند کے حنفی علماء کے مقابلے میں امین اور دیانت دار ہیں، ان عربی علماء کی یہ ضرورت تھی کہ وہ عورتوں کے حنفی طریقہ نماز کو حدیث سے ثابت کرتے۔ لیکن چونکہ واقعہ یہ ہے کہ حدیث کی کتابوں میں ایسی ایک بھی صحیح حدیث نہیں ہے، اس لیے انہوں نے سرے سے کوئی حدیث ہی پیش نہیں کی۔ ان کے برعکس ہمارے پاک و ہند کے مرصع و مقطع، اصحاب جبہ و دستار علماء امانت و دیانت علمی سے عاری ہیں اور افتاء و حدیث کی مسند پر بیٹھ کر جھوٹی اور بالکل ضعیف (بے سرو پار و ایات) کو احادیث باور کرنے پر اپنا زور قلم صرف کر رہے ہیں۔ فانا لله و انا اليه راجعون۔

کیا یہ وہی یہودیانہ تلمیس نہیں ہے جس کا ذکر قرآن میں اللہ تبارک و تعالیٰ نے ان الفاظ میں کیا ہے۔

﴿فَوَيْلٌ لِّلَّذِينَ يَكْتُبُونَ الْكِتَابَ بِاِيمَانِهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَذَا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ﴾

(البقرة: 79)

”ہلاکت ہے ان لوگوں کے لیے جو اپنے ہاتھوں سے کتاب لکھتے ہیں اور پھر کہتے ہیں یہ اللہ کی طرف سے ہے۔“

بہرحال اب ان تینوں کتابوں کے نام (مع مکمل تعارف) اور ان کے اقتباسات ملاحظہ فرمائیں۔ ان میں سے ایک کتاب ہے، جس کا نام ہے۔

الفقہ الحنفی فی ثوبہ الجدید

صیاغة جديدة و ميسّرة للاحکام الشرعية على مذهب الامام ابی حنیفة

مع ذکر الدلیل من الكتاب والسنۃ (۵ جلدیں)

اس کا ترجمہ حسب ذیل ہے:

”فقہ حنفی“ نے قالب میں

امام ابوحنفیہ رض کے مذہب کے مطابق شرعی احکام کی تسهیل اور آرائش نو، کتاب و سنت کے دلائل کے ساتھ۔“

مصنف کا نام ہے، عبد الحمید محمود طہماز۔ مطبوعہ الدار الشامیۃ بیروت، طبع اولی ۱۹۹۸ء۔

اس کتاب کے مؤلف نے مرد و عورت کی نماز کے درمیان پانچ فرق بیان کیے ہیں۔

وہ لکھتے ہیں، ہم صرف ترجمہ پیش کر رہے ہیں:

”نماز کی پہلی سنت: تکبیر تحریمہ سے پہلے رفع الیدین کرنا، مرد کانوں کے برابر تک دونوں ہاتھ اٹھائے۔ اور عورت کندھوں کے برابر تک، اس لیے کہ اس میں عورت کے لیے زیادہ پردوہ ہے۔“

برصیر کے علمائے احناف چھاتی تک ہاتھ اٹھانا بیان کرتے ہیں۔ ان صاحب نے کندھوں تک بیان کیا ہے۔ بہر حال دلیل کے طور پر مصنف نے جو حدیث پیش کی ہے، اس کا ترجمہ حسب ذیل ہے۔

”مالک بن حويرث رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ جب اللہ اکبر کہتے تو اپنے دونوں ہاتھ اپنے کانوں کے برابر تک اٹھاتے۔“

(صحیح مسلم۔ ۳۹۱) (الفقه الحنفی فی ثوبہ الجدید، ص: ۲۱۵، ج: ۱)

یہ دلیل تو مردوں کے رفع الیدین کرنے کی ہو گئی۔ لیکن عورتیں کس دلیل کی رو سے کندھوں تک رفع الیدین کریں؟ یہ دلیل فاضل مصنف نے پیش نہیں کی۔

دوسرافرق: ”نماز کی چوتھی سنت یہ ہے کہ مرد اپنا دایاں ہاتھ با میں ہاتھ پر ناف کے

نیچے رکھے اور عورت اپنے ہاتھ اپنی چھاتیوں کے نیچے سینے پر رکھے، بغیر ہاتھوں کے پکڑنے بلکہ ہتھیلی کے اوپر ہتھیلی رکھے، اس لیے کہ اس میں اس کے لیے زیادہ پرداہ ہے۔“

اس کی دلیل میں حسب ذیل حدیث پیش کی ہے۔

”سہل بن سعد رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ لوگوں کو حکم دیا جاتا تھا کہ نماز میں مرد اپنادایاں ہاتھ اپنے بائیں بازو پر رکھیں۔“ (صحیح بخاری، حدیث: ۷۴۰)

اس حدیث میں مرد کے لیے اس حد تک تو دلیل ہے کہ وہ حالت قیام میں اپنادایاں ہاتھ اپنے بائیں بازو پر رکھے۔ لیکن وہ یہ ہاتھ جسم کے کس حصے پر رکھے؟ اس کی کوئی صراحة نہیں۔ اس کے لیے فاضل مصنف نے مند احمد اور ابو داود کے حوالے سے زیر ناف والاحضرت علی کا اثر نقل کیا ہے، لیکن اس کی بابت خود ہی صراحة کر دی ہے کہ اس کی سند میں کچھ گفتگو ہے۔ [وفی سندہ مقال] (الفقہ الحنفی فی ثوبہ الحجۃ، ص: ۲۷، ج: ۱) لیکن عورت کے لیے ہاتھ باندھنے کا جو طریقہ بیان کیا گیا ہے، اس کی کوئی دلیل سوائے استر (زیادہ بار پرداہ) ہونے کے کوئی اور بیان نہیں کی۔

تیسرا فرق: ”مرد رکوع میں مضبوطی سے اپنے ہاتھوں سے اپنے گھٹنوں کو پکڑ لے اور کمر کو توڑ دے، یعنی اسے ہموار رکھئے نہ وہ اونچی ہونہ نیچی۔ ایک روایت میں ہے کہ اپنے دونوں ہاتھ اپنے گھٹنوں پر مضبوطی سے رکھ لے، ایک اور روایت میں ہے کہ اپنی انگلیاں کشادہ کر لے۔ یہ سارے احکام مردوں کے لیے ہیں۔ لیکن عورت اپنے ہاتھوں کی انگلیوں کو کشادہ کرئے نہ اپنے گھٹنے پکڑئے بلکہ اپنی انگلیوں کو ملا لے اور اپنے ہاتھوں کو اپنے گھٹنوں پر رکھے اور اپنے گھٹنوں کو خم دے اور اپنے بازوں کو اپنے ساتھ ملا کر رکھے۔ اس لیے کہ اس میں اس کے لیے زیادہ پرداہ ہے۔

(الفقہ الحنفی فی ثوبہ الحجۃ، ج: ۱، ص: ۲۲۱)

چوچہ افرق: مرد کے لیے سجدے کی کیفیت بیان کرنے کے بعد لکھا ہے۔ ”لیکن عورت سجدہ سمت اور دبک کر کرے اپنے پیٹ کو اپنی رانوں کے ساتھ ملا لے اور اپنے بازوں کو بھی پہلوؤں کے ساتھ ملا لے۔ اس لیے کہ عورت کے معاملے کی بنیاد ستر (پردے) پر ہے بنابریں اس کے حق میں وہ طریقہ سنت ہے جو سب سے زیادہ پردے والا طریقہ ہے۔“ اس کی دلیل یہ مرسل روایت ہے (جو پہلے گزر چکی ہے) جسے امام یہودی رض نے بھی منقطع حدیث کہہ کر نقل کیا ہے۔ ”یزید بن ابی جبیب (تابعی) بیان کرتے ہیں کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم دو عورتوں کے پاس سے گزرے جو نماز پڑھ رہی تھیں، آپ نے فرمایا: جب تم سجدہ کرو تو اپنا کچھ گوشت (یعنی پیٹ) زمین سے ملا لیا کرو، اس لیے کہ عورت اس معاملے میں مرد کی طرح نہیں ہے۔“ (ابوداؤد فی المراسیل)

(الفقہ الحنفی فی ثوبہ الجدید، ص: ۲۳، ج: ۱)

پانچواں فرق: آخری تشهد میں بیٹھنے کی بابت حضرت ابو حمید ساعدی کی حدیث میں بیان کیا گیا ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم اپنا بایاں پیر آگے نکال لیتے اور دایاں پیر کھڑا رکھتے اور اپنی سرینوں (چوڑوں) پر بیٹھ جاتے۔ اس کو توڑک کر کے بیٹھنا کہتے ہیں۔ یہ صحیح بخاری کی روایت ہے، لیکن۔ الفقہ الحنفی فی ثوبہ الجدید۔ کے مؤلف نے اسے مضطرب الاسناد والمنتن کہہ کر رد کر دیا ہے۔ گویا ان کے نزدیک مرد آخری تشهد میں بھی تشهد اول ہی کی طرح بیٹھے گا۔ اس کے بعد وہ لکھتے ہیں۔

”لیکن عورت آخری تشهد میں توڑک کر کے اپنے چوڑوں پر بیٹھے (یعنی جس کو صحیح حدیث کے باوجود مردوں کے لیے رد کر دیا گیا ہے، اب اسے عورتوں کے لیے عقل کی بنیاد پر ثابت کیا جا رہا ہے) اور ران کوران پر رکھ لے اور اپنے پیروں کو دائیں چوڑ کے نیچے سے باہر نکال لے اس لیے کہ یہ اس کے لیے زیادہ با پردہ ہے۔“ (الفقہ الحنفی فی ثوبہ

(الجید، ص: ۲۲۶، ج: ۱)

اس حنفی عالم نے عورت کے لیے پانچ فرق بیان کیے ہیں اور کسی بھی فرق کے لیے کوئی حدیث سرے سے پیش ہی نہیں کی۔ صرف سجدے کی کیفیت کے لیے ایک مرسل روایت پیش کی ہے جو محمد شین کے نزدیک ناقابل جحت ہوتی ہے۔ علاوہ ازیں اس روایت میں ایک راوی سالم بھی متذکر ہے۔ اس اعتبار سے اس کی سند بھی ضعیف ہے۔ پھر اس میں صرف یہ کہا گیا ہے کہ تم سجدے میں کچھ گوشت زمین کے ساتھ ملا لیا کرو۔ ان الفاظ کا صحیح مفہوم کیا ہے؟ یہ واضح ہی نہیں ہوتا۔ لیکن عورت کے سجدے کے لیے جو تین باتیں بیان کی گئی ہیں اور کی جاتی ہیں کہ

○ عورت جھک کر سجدہ کرے۔

○ اپنے پیٹ کو اپنی رانوں کے ساتھ ملا لے

○ اور اپنے بازوں کو جمع کر لے

کیا یہ تینوں باتیں ”کچھ گوشت زمین کے ساتھ ملا لو“ میں آتی ہیں؟ آتی ہیں تو کس طرح آتی ہیں؟ اس کی وضاحت مطلوب ہے۔

بہر حال ہم عرض یہ کر رہے ہیں کہ الفقہ الحنفی فی ثوبہ الجید کے مؤلف نے چار فرقوں کے لیے تو یہ تسلیم کر لیا ہے کہ ان کے پاس ان کی کوئی دلیل کتاب و سنت میں موجود نہیں ہے۔ اگر ہوتی تو وہ ضرور پیش کرتے، کیونکہ ان کا تو مقصد تالیف ہی فقہ حنفی کے ہر مسئلے کو کتاب و سنت کے مطابق ثابت کرنا ہے۔ ان چاروں باتوں کے اثبات کے لیے انہیں یہ عقلی سہارا لینا پڑا ہے کہ عورت کے لیے یہ کیفیتیں آسٹر (زیادہ با پرداہ) ہیں۔ لیکن ان کو یہ توفیق نہیں ملی کہ پہلے وہ یہ اعتراف کرتے کہ ان چاروں (بلکہ پانچوں) مسئلوں کے لیے کتاب و سنت میں کوئی دلیل نہیں ہے لیکن ہماری عقولوں نے یہ تجویز کیا ہے کہ عورت

ان مسئللوں میں اس طرح عمل کرئے، کیونکہ ان میں ان کے لیے زیادہ پرداہ ہے۔  
 کیا عقل و قیاس کی بنیاد پر کسی چیز کو فرض و واجب یا سنت و مستحب قرار دیا جا سکتا ہے؟  
 ہم حنفی علماء سے پوچھتے ہیں کہ جس چیز کی بابت قرآن و حدیث میں کوئی حکم اور کوئی  
 صراحت نہ ہو، کیا اسے عقل و قیاس کی بنیاد پر فرض و واجب یا سنت و مستحب قرار دیا جا سکتا  
 ہے؟ اگر کیا جا سکتا ہے، تو اس کی کیا دلیل ان کے پاس ہے؟ اور اگر نہیں کیا جا سکتا ہے تو  
 انہوں نے آخر کس بنیاد پر یہ فرق تجویز کیا ہے؟

احناف کے پاس صرف سجدے کی کیفیت میں ایک مرسل (اور وہ بھی ضعیف و منقطع)  
 روایت ہے اور وہ بھی نہایت مہم۔ اس میں وہ ساری کیفیات ہرگز نہیں آتیں جو عورت  
 کے لیے ضروری قرار دی جاتی ہیں۔ سجدے کی یہ کیفیات بھی گویا خانہ ساز ہیں جن کی کوئی  
 دلیل ان کے پاس نہیں۔

دوسرے حنفی عالم کی کتاب اور اس کا تعارف:  
 اس کا نام ہے۔ ”الفقه الحنفی و ادلة“، ”حنفی فقه اور اس کے دلائل“، مؤلف کا نام ہے، الشیخ  
 اسعد محمد سعید الصاغری۔ مطبوعہ دارالکلام الطیب، دمشق، بیروت۔ طبع اولیٰ ۲۰۰۰ء یہ تین جلدیں  
 میں ہے۔

اس کتاب میں عورت کے لیے تین فرق بیان کیے گئے ہیں۔

۱- مرد اپنے ہاتھ ناف کے نیچے رکھے اور عورت ہتھیلی پر ہتھیلی چھاتی کے نیچے رکھے۔ (ص: ۱۷۳)  
 ۲- عورت سجدہ جھک کر کرے اور اپنا پیٹ اپنی رانوں کے ساتھ ملا لے اس لیے کہ اس  
 کے لیے اس میں زیادہ پرداہ ہے۔ (ص: ۱۷۴)

۳- عورت اپنی بائیں پر بیٹھے اور اپنا بایاں پیر دائیں سرین کے نیچے سے نکال  
 لے۔ اس لیے کہ یہ طریقہ اس کے لیے زیادہ بآپرداہ (استر) ہے۔ (ص: ۱۷۵)

دیکھے لیجیے! اس حنفی عالم نے بھی ان فروق کے لیے کتاب و سنت سے کوئی دلیل پیش نہیں کی۔ حالانکہ اس کتاب کا موضوع بھی فقہ حنفی کے مسائل کے دلائل بیان کرنا ہے۔

### تیسرا کتاب اور اس کا تعارف:

اس کا نام ہے ”ارکان الاسلام، فقه العبادات علی مذهب الامام ابی حیفۃ النعمان۔“ مؤلف کا نام ہے، وہی سلیمان غاوی۔ یہ دو جلدیں میں ہے۔ مطبوعہ دارالبشارۃ الاسلامیہ بیروت، طبع اولیٰ، ۲۰۰۲ء

اس میں بھی صرف تین فرق بیان کیے گئے ہیں۔

۱- ”مرد تکبیر تحریک کے وقت، کانوں کے برابر تک رفع الیدین کرے۔ لیکن عورت کندھوں کے برابر تک رفع الیدین کرے۔ اس لیے کہ اس کی زندگی اور نماز کی بنیاد پر دے پر ہے۔“

۲- ”مرد اپنا دایاں ہاتھ بائیں پر ناف کے نیچے رکھے۔ لیکن عورت اپنا دایاں ہاتھ بائیں پر سینے پر رکھے۔ بغیر تخلیق کے (حلقه بنائے بغیر) اس لیے کہ اس میں اس کے لیے زیادہ پر دہ ہے۔“

۳- ”عورت اپنی سرین (چوتھی) پر بیٹھے۔ اس لیے کہ اس میں اس کیلئے زیادہ پر دہ ہے۔“ اس حنفی عالم نے بھی ان فروق کے لیے کوئی دلیل کتاب و سنت سے نہیں دی ہے۔ صرف یہ عقلی دلیل دی ہے کہ اس میں پر دہ زیادہ ہے۔

### حنفی علماء سے دو سوال:

اس مقام پر ہم حنفی علماء سے دو سوال اور کرنا چاہتے ہیں۔

۱- ایک یہ کہ عورت اگر کندھے تک ہاتھ اٹھانے کی بجائے دوائچ اور زیادہ ہاتھ اٹھا کر کانوں کے برابر تک (مردوں کی طرح) ہاتھ اٹھائے تو اس میں بے پر دگی کس طرح

ہوگی؟ آخر اس میں بے پر دگی کا کون سا پہلو ہے؟ اگر یہ فرق نص پر منی ہوتا، تو پھر یہ سوال کرنے کا مجاز کوئی مسلمان نہیں ہو سکتا تھا۔ لیکن یہ سوال ہم اسی لیے کر رہے ہیں کہ اس کی بنیاد عقل و قیاس ہے۔ اس لیے ہمیں بھی عقل و قیاس کی بنیاد پر سوال کرنے کا حق حاصل ہے تاکہ ہم سمجھ سکیں کہ واقعی اس کی کوئی عقلی و قیاسی بنیاد ہے۔ ورنہ ہمارے نزدیک تو اس کی عقلی و قیاسی بنیاد بھی نہیں ہے۔ شرعی بنیاد تو پہلے ہی نہیں ہے، جیسا کہ تفصیل سے وضاحت کی جا چکی ہے۔

اسی طرح دوسری کیفیات کی بابت بھی یہی سوال ہے کہ ان میں پر دے کا پہلو کس طرح ہے؟ اور اگر عورت، مرد ہی کی طرح وہ کام کرے تو اس میں بے پر دگی کیسے اور کس طرح ہے؟

دوسرा سوال یہ ہے کہ شریعتِ اسلامیہ نے عورت کے لیے پر دے کے احکام دیے ہیں اور بے پر دگی کی صورتوں سے روکا ہے۔ اگر ان کیفیات و پہنچات میں واقعی عورت کے لیے پر دہ اور بصورت دیگر بے پر دگی ہوتی۔ تو کیا شریعت اس کا اہتمام کرنے کا حکم نہ دیتی؟ کیا اللہ تعالیٰ بھول گیا؟ یا رسول اللہ ﷺ اس مسئلے کو اس طرح واضح نہیں کر سکے جیسا کہ بعد میں فقہاء احناف نے واضح کیا؟

چاروں مذاہب کے متفق ہونے کا دعویٰ اور اس کی حقیقت:

اس کے بعد مولانا سکھروی صاحب نے چاروں ائمہ فقہ کے ممالک اور ان کی فقہی کتابوں سے چند عربی عبارتیں نقل کر کے یہ تأثیر دیا ہے کہ چاروں مذاہب بھی اس معاملے میں متفق ہیں۔ ہم فی الحال اس پر زیادہ گفتگو نہیں کرتے، اس لیے کہ ہمارے نزدیک اصل ماذ صرف کتاب و سنت ہیں۔ اس لیے اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا کہ اس کا قائل و فاعل کون ہے یا کون کون ہیں؟ اصل بات یہ ہے کہ ان کے پاس اپنے اس قول یا

عمل کی کوئی دلیل بھی ہے یا نہیں؟ اور ہم پورے اذعان و یقین بلکہ تحدی سے یہ عرض کرتے ہیں کہ احناف کے علاوہ بھی اگر کوئی اس مسئلے میں احناف کا ہم نوا ہے تو جیسے احناف کوئی دلیل پیش کرنے سے قاصر ہیں۔ [ ولو کان بعضهم لبعض ظهیرا ] اسی طرح دوسرے اہل فقہ بھی اس مسلک کی صحت کی کوئی دلیل پیش نہیں کر سکتے۔

ہاتوا برهانکم ان کنتم صادقین۔ (اگرچہ ہو تو دلیل پیش کر کے دکھاؤ)

### شافعی کا اعتراف و عجز:

یہی وجہ ہے کہ شافعی حضرات بھی احناف کی طرح، عورتوں کے لیے الگ طریقہ نماز تجویز کرتے ہیں لیکن ان کے سمجھدار لوگ یہ اعتراف بھی کرتے ہیں کہ اس سلسلے میں جن روایات کا حوالہ دیا جاتا ہے وہ سب ضعیف ہیں۔ ان میں اگر کوئی روایت کچھ کام کی ہے تو وہ صرف ایک مرسل روایت ہے۔ چنانچہ مولانا سکھروی صاحب نے مذہب شافعی کے ضمن میں جس کتاب کا حوالہ دیا ہے، وہاں سجدے کی کیفیت میں مرد اور عورت کے لیے فرق کیا گیا ہے۔ لیکن اس مقام کو نکال کر دیکھ لیجیے۔ وہاں امام نووی رض نے مرد کے لیے تو دلیل کے طور پر حدیث پیش کی ہے کہ نبی ﷺ سجدے میں اپنے بازو اپنے پہلوؤں سے الگ رکھتے تھے اور اپنے ہاتھوں کے درمیان اتنی کشادگی رکھتے تھے کہ آپ کے بغلوں کی سفیدی دکھائی دیتی تھی۔ لیکن عورت چمٹ کر سجدہ کیوں کرے؟ اس کی کوئی دلیل انہوں نے پیش نہیں کی۔ بلکہ ”المہذب“ (فقہ شافعی کی کتاب) کے متن میں جو وجہ بیان کی گئی ہے کہ اس میں عورت کے لیے زیادہ پرداہ ہے، اس کی شرح میں وہ خاموشی سے گزر گئے ہیں۔ (دیکھیے ”المجمو ع شرح المہذب“ ج: ۳، ص: ۳۰۵-۳۰۶)

اسی طرح اس سے قبل بھی ایک جگہ وہ لکھتے ہیں:

[والمعتمد في استحباب ضم المرأة بعضها إلى بعض كونه استر لها].....

و ذکر البیهقی بباب ذکر فیہ احادیث ضعفہا کلہا و اقرب مافیہ حدیث

مرسل فی سنن ابی داود] (المجموع، ج: ۳، ص: ۳۸۱)

”شافعیہ کے اس مسلک کی کہ عورت کا نماز میں سمٹنا مستحب ہے۔ ساری بنیاد اس بات پر ہے کہ یہ کیفیت اس کے لیے زیادہ باپردا ہے۔ (اس کے لیے ان کے پاس کوئی حدیث نہیں ہے۔) امام نیھنی صلی اللہ علیہ وسلم نے (السنن الکبری میں) ایک باب میں کچھ حدیثیں ذکر کی ہیں، ان سب کو انہوں نے ضعیف قرار دیا ہے۔ ان میں ایک وہ مرسل حدیث کچھ غنیمت ہے جو مراہیل ابی داود میں ہے۔“

حنبلی مذہب کے بیان میں بدترین خیانت کا ارتکاب:

حنبلی مذہب کے بارے میں بھی مولانا سکھروی صاحب نے فرمایا ہے کہ وہ بھی اس مسئلے میں احناف کے مطابق ہے۔ لیکن اس سلسلے میں انہوں نے جو عبارت پیش کی ہے وہ بدترین خیانت کی ذیل میں آتی ہے غالباً اسی لیے انہوں نے عربی عبارت نقل کرنے پر اکتفا کی ہے، اس کا ترجمہ نہیں دیا۔ ہم موصوف کی پیش کردہ عربی عبارت اور اس کا ترجمہ عرض کرتے ہیں۔ آپ اسے ملاحظہ فرمائیں کی امانت و دیانت کی داودیجی۔ لکھتے ہیں:

[وَفِي مِذَهَبِ الْحَنَابِلَةِ: وَفِي الْمَغْنِيِّ: وَإِنْ صَلَتْ اِمْرَأَةٌ بِالنِّسَاءِ قَامَتْ

مَعْهُنَ فِي الصَّفِ وَسَطَا. قَالَ ابْنُ قَدَامَةَ فِي شِرْحِهِ اذَا ثَبَتَ هَذَا فَانْهَا اذَا

صَلَتْ بِهِنَ قَامَتْ فِي وَسْطِهِنَ، لَا تَعْلَمُ فِيهِ خَلَافًا بَيْنَ مَنْ رَأَى لَهَا اَنْ تَؤْمِنَ

وَلَانَ الْمَرْأَةَ يَسْتَحِبْ لَهَا التَّسْتَرُ وَلَذَلِكَ لَا يَسْتَحِبْ لَهَا التَّجَافِ.....] الْخ.

(اس کا ترجمہ انہوں نے تو نہیں کیا، ہم کرتے ہیں):

”اور حنبلہ کا مذہب: (فقہ حنبلی کی کتاب) المغنی میں ہے۔ اگر عورت، عورتوں کو

نماز پڑھائے (یعنی عورت عورتوں کی امامت کرے) تو وہ عورتوں کے ساتھ

صف کے درمیان میں کھڑی ہو (یعنی مرد کی طرح آگے نہ کھڑی ہو) اب قدامہ نے اس کی شرح میں کہا ہے۔ جب یہ بات (کہ عورت عورتوں کی امامت کر سکتی ہے) ثابت ہو گئی تو جب وہ ان (عورتوں) کو نماز پڑھائے تو ان کے درمیان میں کھڑی ہو۔ جو لوگ اس بات کے قاتل ہیں کہ عورت عورتوں کی امامت کر سکتی ہے، ان کے درمیان اس کی بابت کوئی اختلاف ہمارے علم میں نہیں کہ ایسی صورت میں عورت صف کے درمیان میں کھڑی ہو گی۔ (”اس لیے کہ یہی طریقہ حضرت عائشہ اور ام سلمہ رض سے مروی ہے۔“ یہ عبارت موصوف نے نقل نہیں کی ہے، لیکن یہ اصل کتاب میں موجود ہے۔ ہم نے یہ اس لیے نقل کی ہے کہ اگلی عبارت کا تسلسل اس کے بغیر قائم نہیں ہوتا) اور اس لیے کہ عورت کے لیے پرده پوشی مستحب ہے، اسی لیے اس کے لیے علیحدہ (آگے کھڑا ہونا) مستحب نہیں ہے (اور اس کا صف کے درمیان میں کھڑا ہونا اس کے لیے اس्टر (زیادہ با پرده) ہے، پس اس کے لیے یہی مستحب ہے.....) (المغنى مع الشرح الكبير، ج: ۲، ص: ۸۲ و طبع جدید، ج: ۲، ص: ۱۷)

بتلا یئے! اس عبارت میں کہیں بھی اس فرق کی تفصیل ہے جو زیر بحث ہے اور جس کی بابت مولانا سکھروی نے دعویٰ کیا ہے کہ حنبلی مذہب میں بھی ایسا ہی ہے۔ وہ پانچ باتیں یا آٹھ فرق اس میں کہاں ہیں جن کا اس عبارت میں ہونے کا دعویٰ کیا گیا ہے۔

اس میں تو ایک بالکل مختلف مسئلہ بیان کیا گیا ہے اور وہ ہے عورت کا عورتوں کی امامت کرانے کا۔ اس کی بابت احادیث میں تو کوئی صراحة نہیں ملتی۔ البتہ حضرت عائشہ و ام سلمہ رض کا عمل ملتا ہے کہ انہوں نے عورتوں کی امامت کرائی تو وہ صف کے درمیان میں کھڑی ہوئیں۔ اسی سے استدلال کرتے ہوئے مذکورہ عربی عبارت میں یہی

بات بیان کی گئی ہے کہ ایسی صورت میں عورت درمیان میں کھڑی ہوگی نہ کہ آگے جیسے مردوں کا امام آگے کھڑا ہوتا ہے۔

اگر یہ کہا جائے کہ اس میں بھی تو مرد و عورت کے درمیان ایک فرق ہی بیان کیا گیا ہے، اس لیے اسے غیر متعلق نہیں کہا جا سکتا لیکن ہم عرض کریں گے کہ یہ فرق بھی اگرچہ بعض علماء کے نزد یک صحیح ہے۔ لیکن جن فروق پر بحث ہو رہی ہے، اس کا تو اس سے کوئی تعلق نہیں۔ ان فروق میں تو حنابلہ احناف کے مطابق نہیں ہیں۔ پھر حنابلہ کو بھی اس مسئلے میں اپنا ہم نوا قرار دینا کیوں کر صحیح ہے؟ علاوہ ازیں یہاں ایک اور سوال ہے کہ کیا فقہ حنفی میں عورت کا عورتوں کی امامت کرانا جائز ہے؟ ان کے ہاں تو عورت عورتوں کی امامت ہی نہیں کر سکتی۔ ان کے نزد یک یہ مکروہ عمل ہے۔ جب عورت کا امامت کرانا ہی مکروہ ہے تو پھر اس میں مرد و عورت کے درمیان فرق کرنے کی ضرورت ہی پیش نہیں آئے گی۔ اس اعتبار سے بھی مولانا موصوف کا مذکورہ اقتباس نقل کرنا بے محل بھی ہے اور علمی خیانت بھی۔ اور نتیجہ اس کا **اضلُّوا فَاضلُّوا** کا مصداق بنتا ہے۔ **أَعَذَّنَا اللَّهُ مِنْهُ**.

پانچ دعوے اور ان کی حقیقت:

مولانا سکھروئی صاحب لکھتے ہیں:

”مذکورہ بالا احادیث طیبہ آثار صحابہ و تابعین اور چاروں مذاہب فقہ حقد کے حضرات فقہائے کرام کی عبارات سے جو عورتوں کی نماز کا مسنون طریقہ ثابت ہوا وہ مردوں کے طریقہ نماز سے جدا ہے۔ عورتوں کے طریقہ نماز میں زیادہ سے زیادہ پرداہ اور جسم سمیٹ کر ایک دوسرے کے ملانے کا حکم ہے اور یہ طریقہ حضور اکرم ﷺ کے عہد مبارک سے آج تک اس امت میں متفق علیہ اور عملاً متواتر ہے۔ آج تک کسی صحابی یا تابعی یا دیگر فقہائے امت کا کوئی ایسا فتویٰ نظر نہیں آیا جس میں عورتوں کی نماز کو مردوں کی نماز کے

مطابق قرار دیا ہو۔ نیز خود اکابر اہل حدیث حضرات اس مسئلے میں مذکورہ بالا احادیث کے مطابق فتویٰ دیتے رہے ہیں۔“ (اس کے بعد مولانا عبدالجبار غزنوی رضاللہ کا فتویٰ نقل کیا گیا ہے جو حقیقی فقہ کے مطابق ہے۔) (خواتین کا طریقہ نماز، ص: ۲۶۲۵)

**جواب** اس میں موصوف نے اپنے چند دعووں کو دہرایا ہے جن کی حقیقت اللہ کی توفیق سے ہم واضح کر آئے ہیں۔ تاہم پھر مختصر وضاحت کی جاتی ہے تاکہ اتمام جست ہو جائے۔

﴿لِيَهُلِكَ مِنْ هَلْكَ عَنْ بَيْنَةٍ وَيَحْيَى مِنْ حَيٍّ عَنْ بَيْنَةٍ﴾ (الانفال: ۴۲)

”۱۔ پہلا دعویٰ کہ احادیث و آثار اور چاروں مذاہب سے عورتوں کی نماز کا جو مسنون طریقہ ثابت ہوا وہ مردوں کے طریقہ نماز سے جدا ہے۔ لیکن اس دعوے کی پوری حقیقت ہم الحمد للہ واضح کر آئے ہیں۔ اس دعوے کی پشت پر ایک بھی صحیح حدیث نہیں ہے۔ اس لیے نماز کا وہی طریقہ مسنون ہے جو نبی ﷺ سے ثابت ہے اور وہ مرد ہو یا عورت، دونوں کے لیے ایک ہی طریقہ ہے، سوائے بعض ہدایات کے۔ جب تک علمائے احناف صحیح احادیث سے وہ فرق ثابت نہیں کر دیتے، انہیں یہ دعویٰ کرنے کا قطعاً کوئی حق نہیں۔

دوسرا دعویٰ کہ عورتوں کے طریقہ نماز میں زیادہ سے زیادہ پرده کرنے اور جسم سمیٹ کر ایک دوسرے کے ملانے کا حکم ہے۔ لیکن یہ حکم کہاں ہے؟ ہمیں تو کسی حدیث میں یہ نہیں ملا۔ ہاتوا برهانکم ان کنتم صادقین۔ (اگرچہ ہو تو دلیل پیش کرو!

تیسرا دعویٰ کہ یہ طریقہ حضور کے عہد مبارک سے آج تک متفق اور متواتر ہے۔

یہ محض لاف زنی ہے۔ جب یہ طریقہ نبی ﷺ کی کسی بھی حدیث سے ثابت نہیں، تو حضور اکرم ﷺ کے عہد مبارک سے آج تک کس طرح اسے متفق علیہ اور متواتر قرار دیا جا سکتا ہے؟ اس کے خلاف حضرت ام درداء کے دو اثر تو ہم نقل کر آئے ہیں، ایک صحیح بخاری میں ہے اور ایک مصنف ابن ابی شیبہ میں۔ یہ دونوں اثر ہی اتفاق و توواتر کے

دعوے کی نفی کر دیتے ہیں۔ علاوہ ازیں جب خواتین کا یہ طریقہ نماز ہی کسی حدیث سے ثابت نہیں، تو یہ کس طرح باور کیا جا سکتا ہے کہ عہد رسالت و عہد صحابہ و تابعین میں عورتیں اس طرح نماز پڑھتی تھیں۔ سبحانک ہذا بہتان عظیم۔

چوتھا دعویٰ ہے کہ کسی صحابی یا تابعی یا دیگر فقہائے امت کا کوئی ایسا فتویٰ نظر نہیں آیا جس میں عورتوں کی نماز کو مردوں کے مطابق قرار دیا ہو۔

اس کا جواب ہم پہلے دے آئے ہیں کہ جو مسئلہ واضح ہو اس میں کوئی ابہام ہونے اختلاف۔ اس کی بابت کوئی فتویٰ دیتا ہے نہ کوئی پوچھتا ہی ہے۔ اس کی مثال ہم نے عرض کی تھی کہ رمضان المبارک کے روزے مرد اور عورت دونوں پر فرض ہیں اور دونوں کے لیے اس کے آداب و فرائض بھی یکساں ہیں۔ اب ایک شخص عورتوں کے لیے کچھ نئے آداب گھر لیتا ہے، اس سے اس کی دلیل مانگی جائے، تو کہے کہ آج تک کسی صحابی یا تابعی یا فقہائے امت سے کسی کا فتویٰ نظر سے نہیں گزرا جس میں مرد اور عورت کے لیے روزہ رکھنے کا ایک ہی طریقہ قرار دیا گیا ہو۔ بتائیے! یہ کوئی معقول دلیل ہے؟ جو چیز مسلمہ ہو اور اس کی بات قرآن یا حدیث کی واضح تصریحات موجود ہوں، تو وہاں کسی کے فتویٰ کی ضرورت ہوتی ہے نہ کوئی دیتا ہی ہے۔ جو مسلمہ مسئلے کے خلاف کوئی چیز پیش کرئے تو یہ اس کی ذمے داری ہے کہ وہ اس کی دلیل پیش کرے اور اسے ثابت کرے۔

اسی طرح عورتوں کا مردوں کی طرح نماز پڑھنے کا مسئلہ بالکل واضح ہے جو نبی ﷺ کے فرمان [صَلُّوا كَمَا رَأَيْتُمُونِي أَصْلِي] (صحیح بخاری، حدیث: ۶۳۱) پر منی ہے۔ اب جو شخص یہ دعویٰ کرتا ہے کہ عورتوں کا طریقہ نماز مردوں سے مختلف ہے، اس کا یہ دعویٰ اس حدیث کے خلاف ہے۔ اس لیے اپنے دعوے کے اثبات کے لیے دلیل پیش کرنا اس کی ذمے داری ہے۔

پانچویں نمبر پر اکابر الہدیث کی بابت دعویٰ کیا گیا ہے کہ وہ بھی اس بات کو تسلیم کرتے ہیں۔ لیکن اقتباس صرف مولانا عبد الجبار غزنوی رحمۃ اللہ علیہ کا دیا ہے۔ کیا صرف ایک بزرگ کو اہل حدیث کے اکابر کہا جا سکتا ہے؟ مولانا عبد الجبار غزنوی یقیناً اکابر الہدیث میں سے ہیں لیکن وہ ”اکابر“ نہیں ہیں، ایک اکبر ہیں۔ وہ ہمارے ایک بڑے اور عظیم بزرگ ہیں۔ لیکن الہدیث کو تو آپ خود غیر مقلد کہتے ہیں تو پھر ہمارے سامنے ہمارے کسی بزرگ کا قول یا فتویٰ نقل کرنے کا کیا فائدہ؟ عدم تقلید کی برکت سے الحمد للہ ہم اکابر پرستی سے محفوظ ہیں۔ اس لیے مولانا غزنوی کا یہ فتویٰ بھی ہمارے نزدیک اسی طرح غلط ہے جس طرح آپ کی ساری کتاب غلط بلکہ اغلوطات کا مجموعہ ہے۔ یہی وجہ ہے کہ علمائے الہدیث میں کسی نے مولانا غزنوی کی تائید نہیں کی۔ الہدیث کا جو مسلک ہے وہ اسی فتاویٰ علمائے حدیث میں دوسری جگہ موجود ہے جہاں سے مولانا غزنوی کا فتویٰ نقل کیا گیا ہے۔ لیجیے ملاحظہ فرمائیے! سوال میں احناف ہی کے پیش کردہ دلائل دیے گئے ہیں۔

**جواب** عورت مردوں کا نماز پڑھنے کا ایک ہی طریقہ ہے۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ہے: [صَلُّوَاكُمَا رَأَيْتُمُونِي أَصَلَّى] (رواه البخاری) اور بخاری باب سنة الجلوس فی التشهید میں ہے: [كانت ام الدرداء تجلس فی صلوتها جلسة الرجل و كانت فقيهة] اس سے معلوم ہوتا ہے کہ عورتیں بھی مردوں کی طرح بیٹھیں۔ اور جو حدیثیں بیہقی اور ابو داود کی مذکور فی السوال ہیں، وہ ضعیف ہیں قابل جحت نہیں۔“

(فتاویٰ علمائے حدیث، ج: ۲، ص: ۱۷۵)

یہ ہے الہدیث کا مسلک، جو حدیث نبوی [صَلُّوَاكُمَا رَأَيْتُمُونِي أَصَلَّى] (رواه البخاری) پر منی ہے۔ اس حکم [صَلُّوا] میں مرد اور عورت دونوں شامل ہیں۔ دونوں کے لیے طریقہ نبوی کے مطابق نماز پڑھنا ضروری ہے۔ اور وہ طریقہ دونوں کے لیے ایک ہی

ہے۔ سوائے ان مخصوص باتوں کے جن کی بابت نبی ﷺ نے عورتوں کے لیے الگ ہدایات دی ہیں۔ اور احناف نے ان کے لیے جو الگ طریقہ نماز مقرر کر رکھا ہے، وہ کسی حدیث سے ثابت نہیں ہے، اس لیے عورت کے لیے وہ طریقہ اختیار کرنا اس وقت تک جائز نہیں ہے جب تک اس طریقے کو احادیث سے ثابت نہیں کر دیا جاتا ہے۔ اور ہمارا دعویٰ ہے کہ علمائے احناف اسے قیامت تک ثابت نہیں کر سکتے۔ ”میں نہ مانوں“ کا اعلان تو کسی کے پاس نہیں ہے۔ لیکن واقعہ یہ ہے کہ ان کے پاس اپنے موقف کے حق میں ایک بھی صحیح حدیث نہیں ہے۔ جیسا کہ گزشتہ صفحات کے مباحث سے واضح ہے۔

ایک بے بنیاد دعوے یا اصول کا بار بار حوالہ:

مولانا سکھروی صاحب لکھتے ہیں:

”جہاں تک الہحدیث حضرات کے دعوے کا تعلق ہے تو اس سلسلے میں نہ تو ان کے پاس کوئی قرآنی آیت ہے اور نہ کوئی حدیث اور نہ ہی کسی خلیفہ راشد کا فتوی۔ البتہ اگر وہ حضرت ام درداء کا اثر استدلال میں پیش کریں جو یہ ہے کہ

”حضرت ام درداء نماز میں مردوں کی طرح بیٹھتی تھیں“، (المصنف ابن ابی شیبہ، ج: ۱ ص: ۲۰) تو اس اثر کے بارے میں عرض یہ ہے کہ اس اثر سے استدلال کرنا کئی وجہ سے درست نہیں۔“ (صفحہ: ۲۷)

**(جواب)** مولانا موصوف کا یہ اصول، جو یہاں پھر پیش کیا گیا ہے، یکسر غلط ہے جس کا بودا پن ہم اس سے قبل دو مرتبہ واضح کر آئے ہیں۔ بات یہ ہے کہ قرآنی آیت یا حدیث پیش کرنا تو علمائے احناف کی ذمے داری ہے کیونکہ انہوں نے ایک خود ساختہ طریقہ اپنایا ہوا ہے۔ الہحدیث کے پاس تو ایک نہایت واضح حدیث موجود ہے۔ جیسے رمضان کے روزے رکھنے کا حکم عام ہے، اس میں مرد و عورت دونوں شامل ہیں۔ اب جو شخص یہ دعویٰ

کرے کہ عورت روزے میں فلاں فلاں کام نہ کرے یا فلاں کام کرنے جب کہ مردوں کے لیے ان کو وہ ضروری قرار نہ دے۔ جب اس کو ایسا کرنے سے روکا جائے تو وہ کہے کہ میرے سامنے قرآن کی آیت پیش کر دیا کوئی حدیث یا کسی خلیفہ راشد کا فتویٰ۔ فرمائیے یہ ہٹ دھرمی ہے یا علمی استدلال؟ آخر آپ عورتوں کے لیے روزے کے نئے احکام تجویز کرنے والے کو کیا جواب دیں گے؟ کیا اس کا جواب اس کے سوا کوئی اور بھی ہے یا ہو سکتا ہے کہ قرآن کا حکم عام ہے، اس میں عورتوں کے لیے الگ طریقہ تجویز نہیں کیا گیا ہے۔ اس لیے جس طرح مرد روزہ رکھے گا، عورت بھی اسی طرح روزہ رکھے گی، روزے کے جو آداب و احکام مرد کے لیے ضروری ہیں، عورتوں کے لیے بھی وہی ہوں گے۔ کیا یہ دلیل نہیں ہے؟ اس دلیل کے علاوہ کیا آپ قرآن کی کوئی آیت یا حدیث یا خلیفہ راشد کا فتویٰ پیش کر سکتے ہیں؟ اگر کر سکتے ہیں تو کر کے دکھائیں، ہم بھی آپ کو دکھا دیں گے۔ پہلے اس اصول کو۔ اگر یہ کوئی اصول ہے؟ آپ استعمال کر کے دکھائیں۔

ماہوجوابکم فهو جواب لنا.

ہمارے موقف کی اصل بنیاد حدیث رسول ہے۔ پھر یہ کس طرح کہا جا سکتا ہے کہ الہ حدیث کے پاس ان کے موقف پر کوئی حدیث نہیں ہے؟ جب اس مسئلے کی بنیاد ہی حدیث رسول پر ہے۔ تو پھر قرآنی آیت کا مطالبہ یا خلیفہ راشد کا فتویٰ مانگنا ہٹ دھرمی کے سوا کیا ہے؟ ہاں کوئی مطالبہ ہو سکتا ہے تو وہ یہ ہے کہ اس حدیث کی صحت ثابت کرو۔ اور وہ الحمد للہ ثابت ہے۔ دوسرا مطالبہ یہ ہو سکتا ہے کہ اس حدیث سے مرد اور عورت دونوں کی نماز کا ایک ہی طریقہ کس طرح ثابت ہوتا ہے؟ تو اس کے جواب میں ہم عرض کریں گے۔ وہ اس طرح کہ اللہ کے رسول نے عورتوں کے لیے نماز کا الگ طریقہ سوائے چند باتوں کے۔ تجویز نہیں کیا۔ اس لیے اس حکم میں کہ ”تم نماز اس طرح پڑھو“

جیسے تم نے مجھے نماز پڑھتے دیکھا ہے۔" مردوں کے ساتھ عورتیں بھی شامل ہوں گی۔ دونوں کے لیے وہی احکام ہوں گے جو نبی ﷺ سے ثابت ہیں۔ ان میں سے مرد یا عورت کے لیے وہی چیز مستحب ہوگی جس کا استثناء حدیث رسول سے ثابت ہوگا۔ اور مرد کانوں تک رفع الیدین کرنے اور عورت کندھوں تک۔ مرد سجدہ اس طرح کرے اور عورت اس طرح، وغیرہ مرد اور عورت کے درمیان یہ فرق کسی حدیث میں بیان نہیں ہوا۔ اس لیے اس فرق کا کوئی جواز نہیں۔ حدیث رسول سے ان کو ثابت کر دیا جائے تو ہمیں ماننے میں ہرگز تامل نہیں ہوگا۔

ہمارے استدلال کی بنیاد صرف اور صرف حدیث رسول ہے۔ حضرت ام درداء یا کسی اور کا اثر نہیں۔ وہ تو عہد صحابہ کا عمل بتلانے کے لیے نقل کیا جاتا ہے۔ اس لیے موصوف نے حضرت ام درداء کے اثر کے جو تین جواب پیش کیے ہیں، اس پر بحث کرنا ہم غیر ضروری سمجھتے ہوئے آگے چلتے ہیں۔

حدیث رسول کو کنڈم کرنے کی مذموم سعی:

البته اس کے بعد موصوف نے حدیث [صلوٰاًکمَا رَأَيْتُمُونِي أُصَلِّي] کو کنڈم کرنے کی کوشش کی ہے، ہم اس پر بحث کرنا ضروری سمجھتے ہیں۔ پہلے آپ موصوف کی عبارت ملاحظہ فرمائیں۔ لکھتے ہیں:

"نیز اگر یہ حضرات [صلوٰاًکمَا رَأَيْتُمُونِي أُصَلِّي] سے استدلال کریں کہ عورتوں کی نماز مردوں کے مطابق ہے، تو یہ استدلال صحیح نہیں۔ اول تو اس جملے کا سیاق و سبق ایک خاص واقعہ ہے جس کا خلاصہ یہ ہے کہ ایک خاص و فد حضور اکرم ﷺ کی خدمت میں میں دن قیام کے لیے آیا تھا، والپسی پر آپ نے ان کو کچھ نصیحتیں فرمائیں ان میں سے ایک نصیحت یہ بھی تھی کہ [صلوٰاًکمَا رَأَيْتُمُونِي أُصَلِّي] (صفحہ: ۲۹-۵۰)

**حوالہ** یہ بات تو صحیح ہے کہ ایک وفد آپ کے پاس آیا جس میں تقریباً سب جوان تھے۔ لیکن انہوں نے ۲۰ دن جو آپ کے پاس قیام کیا، تو اس کا مقصد دین کی تعلیم و تربیت حاصل کرنا تھا یا کچھ اور؟ ظاہر بات ہے وہ آپ کے پاس دین سیکھنے ہی کے لیے آئے تھے اور واپسی پر آپ نے دیگر نصیحتوں کے ساتھ یہ نصیحت بھی فرمائی کہ ”تم نماز اس طرح پڑھنا، جیسے تم نے مجھے نماز پڑھتے دیکھا ہے۔“ (صحیح بخاری، الاذان، حدیث: ۲۳۱)

اس سیاق و سباق میں کیا آپ کا یہ فرمان غیر اہم ہو گیا کہ اس سے استدلال صحیح نہیں؟ اس سیاق و سباق میں ایسی کون سی چیز ہے جس نے آپ کے اس فرمان کو (نعوذ باللہ) کنڈم کر دیا؟ بلکہ یہ سیاق و سباق تو اس فرمان کی اہمیت کو مزید واضح کرتا ہے کہ جو لوگ دور دراز سے آپ کے پاس دین سیکھنے کے لیے آئے تھے، آپ نے ان کو نماز کی بابت خاص صور پر سنت کے مطابق پڑھنے کی تاکید فرمائی۔ اور تعلیم و تربیت کا یہ موقع ایسا تھا کہ اگر عورتوں کے لیے نماز کا طریقہ الگ ہوتا تو وہ آپ ان کو اس موقع پر ضرور بتلاتے۔ اس لیے کہ جب آپ نے دیکھا کہ گھر سے دوری کی وجہ سے یہ نوجوان اداس ہو گئے ہیں، تو آپ نے فرمایا ”اپنے گھر والوں کے پاس واپس جاؤ اور انہی کے پاس قیام کرو اور ان کو (دین کی باتیں) سکھلاؤ اور (ان کا) ان کو حکم دو۔“ اس موقع پر نماز کی بابت ایک عام حکم دینا اور اس میں کسی کو الگ نہ کرنا، اس بات کی قوی دلیل ہے کہ نماز کے اس حکم میں نبی ﷺ کے نزدیک مرد اور عورت دونوں ہی شامل تھے نہ کہ صرف مرد۔

پھر یہ کہنا کہ یہ صرف ایک نصیحت تھی، بڑی عجیب بات ہے۔ کیا نبی ﷺ کی نصیحتیں قابل عمل یا قابل استدلال نہیں؟ کیا ان سے احکام و مسائل کا استنباط صحیح نہیں؟ نبی ﷺ کی اس نصیحت کا مقصد ان کو عمل کی تاکید تھا یا کچھ اور؟ ظاہر بات ہے عمل کی تاکید تھا۔ عمل

کی تاکید سے اس حکم کی اہمیت واضح ہوتی ہے یا وہ حکم غیر اہم ہو جاتا ہے؟ حدیث رسول کو کنڈم کرنے کے لیے اس استدلال میں کوئی معقولیت ہے؟

بنیادی اور مسلمہ اصول کا اعتراف اور ہمارا مطالبہ:

آگے فرماتے ہیں: ”بہر حال اگر اس جملے کو سیاق و سباق سے ہٹ کر دیکھیں تو اس میں کوئی شک نہیں کہ اس حدیث کی عمومیت میں مرد و عورت سمیت پوری امت شریک ہے اور پوری امت پر لازم ہے کہ جو طریقہ آنحضرت ﷺ کی نماز کا ہے وہی طریقہ امت کا ہو۔ لیکن یہ واضح ہو کہ اس عمومیت پر عمل اس وقت تک ہی ضروری ہے جب تک کوئی شرعی دلیل اس کے معارض نہ ہو۔ اور اگر کوئی دلیل خصوص کی وجہ سے وہ بعض افراد یا وہ عمل اس امر کی تعییں اس حکم کے معارض ہو تو اس دلیل خصوص کی وجہ سے وہ بعض افراد یا وہ عمل اس حکم سے مستثنی ہوں گے۔ چنانچہ ضعفاء اور مريض ان احادیث سے جن میں ان کے لیے تخفیف کی گئی ہے اور عورتیں ان تمام احادیث سے جس میں ان کو ستر پوشی اور احتفاء کا حکم دیا گیا ہے اس حکم سے مستثنی ہوں گے۔ لہذا مستثنیات کی موجودگی میں اس جملہ سے عورت اور مرد کی نماز میں مجموعی کیفیت اور طریقہ پر مطابقت کا استدلال درست نہیں۔“

(صفحہ: ۱۵۰)

**جواب** الحمد لله، اس اقتباس میں مولا ناموصوف نے وہ اصول تسلیم کر لیا ہے جو مسلمہ ہے، جسے ہم پچھلے مباحث میں بیان کرتے آ رہے ہیں کہ نبی ﷺ کا یہ فرمان [صلوٰاَکمَا رَأَيْتُمُونِي اُصَلِّي] عام ہے جس میں مرد اور عورت دونوں شامل ہیں، اس کے مطابق دونوں کے لیے نبی ﷺ کے طریقے کے مطابق نماز پڑھنی ضروری ہے۔ البتہ اس سے وہ چیزیں مستثنی ہوں گی جن کا استثناء احادیث سے ثابت ہوگا۔

متفق گردید رائے بعلی بارائے من

اب ہمارا سوال صرف یہ ہے کہ اس مسلمہ اصول کو جب آپ نے تسلیم کر لیا ہے تو اب اس ذمے داری کو پورا کیجیے کہ عورتوں کے لیے جو جو باتیں آپ مردوں کے طریقہ نماز سے مختلف باور کرتے ہیں، انہیں احادیث صحیح سے ثابت کر دیں۔ جیسے آپ کے بقول۔

○ مرد تکسیر تحریم کے رفع الیدین میں کانوں تک ہاتھ اٹھائے اور عورت کندھوں یا چھاتیوں تک۔

○ مرد ناف کے نیچے ہاتھ باندھے اور عورت سینے پر۔ اس طرح کہ داہنے ہاتھ کی ہتھیلی باہمیں ہاتھ کی پشت پر آ جائے۔

○ مرد سجدے میں اپنے بازو زمین پر بھی نہ رکھے اور اپنے پہلوؤں کے ساتھ بھی نہ ملاجئے۔ لیکن عورت سمت کر اور زمین سے اس طرح چمٹ کر سجدہ کرے کہ پیٹ رانوں سے بالکل مل جائے۔ نیز پاؤں کو کھڑا کرنے کی بجائے انہیں دائیں طرف نکال کر بچھا دے۔ خواتین کہیوں سمیت پوری بائیں بھی زمین پر رکھیں۔

○ خواتین پہلے سجدے سے اٹھ کر دائیں کو لہے (کوز میں) پر رکھیں اور دونوں پاؤں دائیں طرف کو نکال دیں اور دائیں پنڈلی کو دائیں پنڈلی پر رکھیں۔

○ قعدے میں بیٹھنے کا طریقہ وہی ہو گا جو سجدوں کے نیچے میں بیٹھنے کا ذکر کیا گیا ہے۔

○ خواتین رکوع میں معمولی جھکیں کہ دونوں ہاتھ گھٹنوں تک پہنچ جائیں، مردوں کی طرح خوب اچھی طرح نہ جھکیں۔

○ خواتین گھٹنوں پر ہاتھ کی انگلیاں ملا کر رکھیں۔ مردوں کی طرح کشادہ کر کے گھٹنوں کونہ پکڑیں اور گھٹنوں کو (ذرا آگے) کوچھ کالیں اور اپنی کہیاں بھی پہلو سے خوب ملا کر رکھیں۔

○ خواتین رکوع میں دونوں پاؤں کے مٹخنے ایک دوسرے سے ملا کر رکھیں۔

یہ وہ آٹھ فرق ہیں جو مولانا عبدالرؤف سکھروی صاحب نے ”خواتین کا طریقہ نماز“

میں بیان کیے ہیں۔ ہمارا مطالبہ ان سے اور تمام علمائے احناف سے یہ ہے کہ یہ آٹھ فرق احادیث سے ثابت کر دیں۔ اور اگر وہ ایسا نہیں کر سکتے (اور ہمارا دعویٰ ہے کہ وہ قیامت تک نہیں کر سکتے) تو ہماری ان سے یہی التجا ہے کہ وہ عورتوں کو سنت کے مطابق نماز پڑھنے سے محروم نہ کریں اور مذکورہ آٹھ صورتیں ان کے لیے بیان کرنا اور ان کو ان کے لیے ضروری قرار دینا بند کر دیں۔

جب یہ صورتیں احادیث سے ثابت ہی نہیں تو علمائے احناف کو یہ حق کس نے دیا ہے کہ وہ ان کو عورتوں کے لیے ضروری قرار دیں؟ ہاتوا برهانکم ان کنتم صادقین۔

### ایک دلچسپ لطیفہ

ایک اور لطیفہ یا نمونہ عبرت یہ ہے کہ عورتوں کے لیے علمائے احناف جو فرق تجویز کرتے ہیں، اس میں وہ سب متفق نہیں۔ چنانچہ گزشتہ مباحثت میں یہ بات گزر چکی ہے کہ ”الفقہ الحنفی فی ثوبہ الحجہ یہ“ کے مؤلف نے ۵ فرق بیان کیے ہیں۔ اور ”الفقہ الحنفی وادلة“ کے مؤلف اور ”ارکان الاسلام“ علی مذهب الامام ابو حنیفۃ النعمان“ کے مؤلف دونوں نے تین تین فرق بیان کیے ہیں۔ اور ”خواتین کا طریقہ نماز“ کے مؤلف نے آٹھ فرق بیان کیے ہیں۔ اگر یہ فرق حدیث میں بیان کیے گئے ہیں، تو تعداد میں یہ اختلاف کیوں ہے؟ یہ اختلاف ہی اس بات کی وضاحت کے لیے کافی ہے کہ عورتوں کے لیے نماز کا الگ طریقہ حدیث نبوی سے ثابت نہیں ہے، بلکہ فقہائے احناف کا گھر ا ہوا ہے اور اس کا مبنی قیاس و رائے ہے۔ حالانکہ عبادات میں اصل توقیف (اللہ رسول کا حکم) ہے، قیاس و رائے کی اس میں قطعاً کوئی گنجائش نہیں۔



## خواتین کا طریقہ نماز؟

### ہر مسلمان کو غور و فکر کی دعوت

نماز، اسلام کا ایک اہم ترین فریضہ اسلام کے ارکان خمسہ میں سے ایک رکن اور کفر و اسلام کے درمیان فرق کرنے والا عمل ہے۔ اس سے نماز کی اہمیت و فضیلت واضح ہے۔ لیکن ایک مخصوص فقہ کے پابند حضرات نے، جن کی برصغیر پاک و ہند میں اکثریت ہے، اپنی عورتوں کے لیے نماز کا ایک ایسا طریقہ تجویز کیا ہوا ہے جو مردوں سے مختلف ہے اور ان کی عورتیں اسی طریقے سے نماز پڑھتی ہیں۔

یہ طریقہ، اگر احادیث سے ثابت ہوتا تو ظاہر بات ہے، اس پر اعتراض کی گنجائش نہ ہوتی بلکہ سب کے لیے اس کی پابندی ضروری ہوتی۔ لیکن ہمارا دعویٰ ہے کہ اس فرق و اختلاف کی کوئی صحیح بنیاد نہیں ہے، یعنی کسی حدیث سے یہ ثابت نہیں۔

ہماری دعوت ہے کہ آپ اس دعوے کو جانچیں، پھر اس پر غور کریں۔ اگر یہ دعویٰ صحیح ہے (جس کے پر کھنے کے لیے اس کتاب کا غیر جانبداری سے مطالعہ ان شاء اللہ کافی ہوگا) تو فقہی جمود کو توڑ کر اپنی عورتوں کی نماز سنت نبوی کے مطابق کریں۔ اور اگر ملاحظہ کتاب کے بعد بھی آپ اس میں بیان کردہ ذلائل سے مطمئن نہ ہوں، تو اپنے علماء سے ہمارے ذلائل کا جواب طلب کریں اور ہمیں ان سے آگاہ کریں۔ اگر وہ اس فرق و اختلاف کی ایک بھی صحیح مرفوع حدیث پیش کر دیں گے، تو ہمیں اس دعوے سے رجوع کرنے میں کوئی تامل نہیں ہوگا۔ ہاتوا برہان کم ان کنتم صادقین ”اگر سچے ہو تو اپنی دلیل پیش کرو۔“



# دارالعلوم

کتاب و نشرت کی اشاعت کا عالمی ادارہ

ریاض • جده • شارجه • لاہور

لندن • ہیوستن • نیو یارک